Paisajes pulsionales.
(El amor segun Sacher-Masoch)

Adrian Cangi

Inteligencia diabélica

La filosofia es un sistema conceptual sobre la demolicion de
una vida por el estilo. Este constituye un gran problema filoso-
fico que nos abre hacia los paisajes pulsionales. Los juegos de
mascaras, la pulsion, el fantasma y el fetiche estan enmarana-
dos a la hora de pensar estos paisajes. Solo sabemos que las
acciones siempre arrastran, se desplazan o derivan hacia actos
primordiales y que cualquier objeto solo posee el destino de un
resto. Violencia y crueldad han sido evocadas en la inmanencia
de un medio real. “Pulsion” es el nombre de una “inteligencia
diabolica” que hace que cada una elija su parte para cumplir
mejor su acto —pulsiones de coprolagnia, zoofilicas, alimenta-
rias, sexuales, sadicas, masoquistas, canibales, necrofilas, ona-
nistas, de avaricia, de hambre, entre tantas otras, de un inventa-
rio interminable donde se reunen en una frontera resbaladiza,
pulsiones y perversiones—. Las pulsiones estan extraidas de los
comportamientos reales que circulan en un medio determi-
nado, de las pasiones, sentimientos y emociones que los cuer-
pos reales experimentan en ese medio. Se trata de “energias’
que se apoderan de pedazos en las trayectorias espaciales de
un paisaje que podriamos llamar “mundo originario”. “Pulsiones”
y “Pedazos” son estrictamente correlativos de una misma ima-
gen del pensamiento “naturalista”, que se define por dos signos

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 65



Adrian Cangi

precisos: sintomas y fetiches. “Sintoma” es el nombre de la pul-
sion en el mundo derivado histérico y social. “Fetiche” es la re-
presentacion de los restos o pedazos que hacen referencia a los
mundos informes u originarios. El caracter informe, el puro-
fondo o sin-fondo, esta hecho de materias no formadas, esbo-
zos de una ciénaga, de un inmenso campo de restos, de un bos-
que virgen o de un artificioso decorado. Un “mundo originario”
no existe con independencia del medio histérico y geografico
que le sirve de médium. Asi como las pulsiones son insepara-
bles de comportamientos, también lo son los mundos origina-
rios de los medios derivados. Una pulsion no es un “afecto” sino
una “impresion” en el sentido mas fuerte del término; no es una
‘expresion” y no se confunde con ningun sentimiento o emocion
que regule o desarregle un comportamiento. Tesis que pre-
senta Gilles Deleuze entre Ldgica del sentido (1969) y La imagen
movimiento (1983). Este abordaje no es otra cosa que una pre-
cisa lectura de la obra completa de Sigmund Freud, con una
toma de partido por la linea definida por “Mas alla del principio
de placer”. También constituye una justa lectura de los objetos
parciales en el campo pulsional de Lacan. Solo vale recordar las
intimas conversaciones de Deleuze con Felix Guattari y Jean-
Frangoise Lyotard sobre la economia libidinal. Y sobre todo el
jocoso abordaje que comparte con Foucault de la Psychopathia
sexualis (1886) de Richard Von Krafft-Ebing. ;Cual es la génesis
logica de este planteo de Deleuze?

Leopold von Sacher-Masoch fue patologizado por Richar von
Krafft-Ebing, quien en Psychopathia sexualis no lee los logros li-
terarios en la obra del autor y su creacion de figuras conceptua-
les, sino un caso clinico al que juzga y condena. Toda forma de
crueldad y frialdad en Sacher-Masoch, estara ligada a laimagen
de la madre en la que Cain —como sostiene Deleuze en Presen-
tacion a Sacher-Masoch. Lo frio y lo cruel (1967)— descubre su
propio destino. Y el frio de esta madre severa —siempre pre-
sente en la obra— es, en rigor, una suerte de transmutacion de
la crueldad de la que surgira el hombre nuevo”. EL Ser no conoce
ninguna patria y ninguna lengua propia, solo reconoce un acon-
tecimiento unico para todo lo que sucede a las cosas mas diver-
sas. El sin-fondo del Ser es incoherente, irracional, aberrante,

66 Psicoanalisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

sin-sentido. Es esto lo que requiere otra logica del sentido que
pueda decir el sin-sentido. Algo indefinido o indesignable pro-
viene del sin-fondo y toma todas las trayectorias espaciales de
la vida en un medio histoérico. Ese indefinido se mantiene cons-
titutivamente en los limites del lenguaje. El corte considerado
por el acontecimiento se distingue a la vez del cuerpo cortado
y del cuerpo cortante, pero también de la mezcla que los une.
El corte solo se dice de los cuerpos y entre los cuerpos, expresa
el sentido de lo que sucede a los cuerpos como algo completa-
mente distinto de lo que se produce. “Profundidad” y “Superfi-
cie” configuran un par del mayor interés para decir la genesis de
los cuerpos y de los lenguajes que los expresan. “Cuerpo” y
“Lenguaje” resultan siempre inseparables para esta logica, aun-
que solo a condicion de aceptar que el sentido y el sin-sentido
circulan entre los dos ordenes. Y solo en virtud de esta articula-
cion es que se expresa la diferencia. Es este el sentido mas ra-
dical de la nocion de limite o frontera entre las proposiciones y
las cosas. La intuicion de lo aberrante proviene del sin-sentido
o0 “mundo originario”. “Sin-sentido” es el hombre de la “cuasi-
causa” que obra por exceso de significacion en el mundo deri-
vado. Algo del sin-fondo atraviesa la superficie del lenguaje -
como fuerzas generativas o distinciones diferenciales- de un
comportamiento perverso, si se lo considera con relacion a las
expectativas comunes del mundo derivado. Se trata del mons-
truo como reverso del organismo, de lo inmemorial como re-
verso de la memoria, de la anarquia coronada como reverso de
lo social. Es tal vez la mas aventurada sintesis de Deleuze entre
Diferencia y repeticion (1968) y Logica del sentido (1969). Aunque
hace falta un cuerpo que actué esta logica-ontologica, donde la
superficie se fisura, se abre y deja ascender un fondo indiferen-
ciado, donde la profundidad absorbe como una unificada pul-
sion de muerte cualquier forma de modo devorador. Es el gran
desmoronamiento que no deja de ser expresivo y fetichista.
Aquel que se desplaza entre esquizofrenia y perversion bus-
cando el héroe desgraciado o agraciado que lo actue.

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 67



Adrian Cangi
Catastrofe glaciar

La pulsidon es un concepto y como tal exige una definicion
univoca. Aunque la palabra “pulsion” que circula en los textos
de Freud se refiere al concepto, no deja de cobrar mas de una
significacion o figura. La pulsion atraviesa su obra completa,
aunque remite a dos campos tedricos que conviene distinguir:
los avatares de la historia del gran modelo pulsional y la doc-
trina de los objetos parciales. Si bien estos dos campos se abor-
dan por separado, remiten a una misma definicion. La pulsion
como indica Lacan, es siempre “parcial”. “Pulsion” (Trieb) en
Freud se distingue en primer lugar del instinto, luego se separa
entre pulsiones de vida y muerte, y por ultimo se reunen las pul-
siones en una dominante pulsion de muerte. Se expone por este
concepto la especificidad de la sexualidad humana. La sexuali-
dad nunca es una necesidad bioldgica, es como distinguir el
hambre del amor. La sexualidad nace apoyada en los bordes
exteriores del cuerpo que cumplieron una funcion bioldgica,
pero que la abandonan como se deja un principio moral que
nace de arriba. Las pulsiones son rastreras, hacen su curso en
un paisaje de extranezas. El problema para Freud nunca son las
“funciones” sino sus “encantos”, que se traducen entre sintomas
y fetiches. Todo 6rgano adquiere asi una multiplicidad de usos
contra el individuo bioldgico y en favor del estallido exagerado
del papel erégeno de los organos. En un primer nivel para el
‘Yo" las pulsiones son tendencias e impulsos hacia la conserva-
cion de la vida, la adaptacion al medio, la homeostasis con los
valores de la cultura. En su segundo nivel como “funciones de
la libido" persiguen “encantos” que exceden la propia funciony
estallan como artificios. Aqui nace el largo camino de las per-
versiones y de las represiones sin olvidar que las pulsiones son
trazas espaciales mas alla de la conciencia, fuerzas que no ce-
san de rastrillar el espacio vivido en la superficie del mundo sin
dejar de amenazarlo por el puro-fondo o sin-fondo.

Las trayectorias de la pulsion estan ligadas a un medio o a un
espacio. Leopold Sacher-Masoch (1836-1895) con su sensibili-
dad ucraniana, nos abisma en un compuesto de tradiciones en
las que conviven huellas hungaras, judias, polacas, prusianas,

68 Psicoanalisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

galitzianas. Herencia arcaica que reune deseos de un ideal pa-
neslavo en la que la figura femenina, en su frialdad, fuerza a
pensar al hombre. El ideal de la “mujer sarmata” o “dominante”
solo se inscribe entre dos tipos de mujer occidental. Ni la mujer
hermafrodita ni la mujer sadica convocan al ideal del escritor,
porque el sentimentalismo supra-sensual que anima el fan-
tasma se materializa en heroinas pétreas o minerales. EL cono-
cido profesor de historia del poblado de Graz, amante de
Pushkin, Lermotov y Goethe, publica La mujer divorciada y al
mismo tiempo La Venus de las pieles, reverso expresivo de una
biografia de aventuras sexuales singulares. Deleuze en Presen-
tacion de Sacher-Masoh se pregunta: “sComo se pasa del ideal
griego al ideal masoquista, del desorden y la sensualidad hete-
ricos al nuevo orden, al sentimentalismo ginecocratico? Por la
catastrofe glaciar, evidentemente, que explica a la vez la repre-
sion de la sensualidad y la difusion de la severidad. En el fan-
tasma masoquista, las pieles conservan su funcion utilitaria:
‘menos por pudor que por temor a un resfrio’ (..) ‘Venus obligada
a recogerse entre vastas pieles para no tomar frio en nuestros
paises abstractos del Norte, en nuestro cristianismo helado'. (..)
Cuerpo de marmol, mujer de piedra, Venus de hielo son las ex-
presiones favoritas de Sacher-Masoch; y sus personajes realizan
gustosos su aprendizaje con una estatua fria, bajo la claridad de
la luna”. La pulsidn atraviesa ese “mundo originario” de la catas-
trofe glaciar. Este discurso expresa en toda la obra literaria de
Sacher-Masoch que la catastrofe glaciar ha cubierto el ideal del
mundo griego y ha hecho que Grecia sea imposible con su no-
mos (ley y norma) para el mundo del hielo. “ELhombre es de na-
turaleza grosera y vale tan solo por la reflexion; la mujer se ha
vuelto sentimental frente a la reflexion, severa contra la grose-
ria. La frialdad, el hielo lo han hecho todo: han hecho del senti-
mentalismo el objeto de la reflexion del hombre vy, de la cruel-
dad el castigo por su groseria. En su fria alianza, el sentimenta-
lismo y la crueldad femeninos hacen reflexionar al hombre y
constituyen el principio del ideal masoquista”.

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 69



Adrian Cangi
Heroinas

Las heroinas de Sacher-Masoch tienen cuerpos opulentos y
musculosos, caracteres altaneros y prepotentes, voluntades
imperiosas y ejercicios de dominio matriarcal, y una aguda
crueldad que opera sobre un fondo de ternura o de inocencia.
No importa si son cortesanas plebeyas o jovencitas patricias, za-
rinas o revolucionarias, sirvientas o patronas, campesinas o mis-
ticas: comparten siempre este paisaje comun y ese fondo pri-
mordial. Nunca faltan la piel y el latigo, el armifo y el cuero de
cordero para convertir a la mujer en una verdadera “mujer sar-
mata”. Ni la mujer-hermafrodita ni la mujer-sadica —dos polos
femeninos que rodean y se oponen a su ideal de mujer— pue-
den conquistar la escena. La mujer pagana o de pulsion herma-
frodita, aparece como duena del puro instante sensual para vol-
verse un igual masculino en tanto ama a quien le place y se en-
trega a quien ama, siendo esta soberania coqueta la que siem-
bra el mayor de los desordenes para travestir todos los domi-
nios. La mujer sadica o de pulsion viril, aparece incitada a me-
nudo para atormentar, hacer sufrir y torturar por tendencia y
alianza con bandoleros o varones sadicos, de los que extrae un
placer apatico. Las heroinas igualitarias o heteras y las violentas
o sadicas no expresan el ideal masoquista, sino los limites por
donde se desplaza la amplitud del fantasma de Sacher-Masoch.
El fantasma del ideal de la “mujer sarmata” es de una natura-
leza-artificial: fria, maternal y severa o helada, sentimental y
cruel. La "mujer sarmata” o “mujer verdugo” se distingue con
precision de sus dobles “hetérico” y “sadico”. De este modo se
diferencia lo esencial de la frialdad apatica de Sade y de la frial-
dad delideal de Sacher-Masoch. La apatia sadica se ejerce con-
tra el sentimiento como una pureza de una sensualidad imper-
sonal demostrativa. En Sacher-Masoch no se trata de negar el
sentimiento, sino de denegar la sensualidad. La sensualidad nos
mantendria prisioneros de las imperfecciones y aberraciones
que la naturaleza promueve, para culminar absorbidos por la
sensualidad impersonal de una apatia demostrativa. El ideal
masoquista es lo contrario de la apatia, tiene por funcion hacer
triunfar el sentimentalismo en el hielo y por el frio.

/0 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

Deleuze escribe “lo que subsiste bajo el frio es un sentimen-
talismo suprasensual. El frio es medio protector y medium, ca-
pullo y vehiculo: protege el sentimentalismo suprasensual
como vida interior y lo expresa como orden exterior, como Co-
lera y Severidad". Sacher-Masoch se plaza de la figura al pro-
blema, por eso se trata de partir del fantasma que obsesiona
con su variedad de fetiches para arribar hasta la estructura teo-
rica en la que el problema se plantea. Este movimiento se ex-
presa en un dramatismo teatral y paisajistico en todas sus nove-
las. Su obsesion fundamental es por la gran nodriza, madre de
las estepas y portadora de muerte. Oral y Muda esta figura siem-
pre tiene la ultima palabra. ; Como podemos abordar lo que sub-
siste bajo el frio como un sentimentalismo suprasensual? Freud
estudia el fantasma en “Un infante golpeado”, a tal escena le
corresponde una satisfaccion onanista y por lo tanto genital.
Algo se condensa y enmascara en el caso. Caso ejemplar de
conversacion entre los amigos Lyotard y Deleuze. Se trata del
ejemplo que en Lyotard une Discurso, Figura (1971) y Economia
Libidinal (1974). EL problema consiste en tres preguntas: ;Quién
golpea?, ;Quien es golpeado? y ;Cual es el lugar del autor del
fantasma? No me detendré en el contenido clinico del caso, sino
sobre el efecto libidinal en la configuracion del yo. EL Ego du-
rante el analisis del caso es siempre libidinal, ligado a una viva
excitacion sexual falica. Persiste un residuo de una cicatriz que
siempre indica otra cosa. La victima fustigada perdura en una
masturbacion que preside al fantasma; es licito ver en ello el
sintoma de la denegacion siempre reemplazado por el goce. La
constancia en el goce, juego de mociones pulsionales a través
de las cuales el goce es obtenido, muestra a las pulsiones aco-
rraladas en el fantasma que conlleva siempre el goce de la fus-
tigacion. Se trata de ver aqui una configuracion. Los “perversos”
han pasado por Edipo no menos que los “neurdticos” o los suje-
tos considerados “normales”. La iteracion del golpear fija las tra-
yectorias de la pulsion en el cuadro previo del fantasma, ar-
mando sus paisajes Y fetiches privilegiados en una escena que
parodia a la ley fundamental. Ante el goce de ser fustigado, Sa-
cher-Masoch inventa un nuevo humor que consiste en una

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 /1



Adrian Cangi

seudo-obediencia a la ley, con sus contratos, protocolos y jue-
gos interminables de frondosas correspondencias literarias.
Mientras que Sade destituye a la ley por una mostracion irénica,
Sacher-Masoch lo hace por un resbalamiento en el humor como
el gran arte de los desplazamientos y de las caidas.

Eleccion

Anticipa Deleuze que “los desdoblamientos de personas, las
mascaras, los desfiles de un campo a otro, hacen de la obra de
Sacher-Masoch un ballet extraordinario que gira en torno a la
decepcion”. Cualquier forma de crueldad y frialdad en Sacher-
Masoch, hemos dicho que estaria ligada a laimagen de la madre
en la que Cain descubre su propio destino. “Y el frio de esta ma-
dre severa —siempre presente en la obra— es una suerte de
transmutacion de la crueldad de la que surgira el hombre
nuevo”. El amor de Platdn es una obra ejemplar de la construc-
cion de un paisaje pulsional. Obra animada por la corresponden-
cia entre el conde Henryk y su madre. Correspondencia de la
que la madre opera como fondo y como ausencia, pero que sin
embargo escande una respuesta que despliega las potenciali-
dades del fantasma y el arte del suspenso. El flujo epistolar se-
xualiza y desexualiza a la vez el relato, volviendo como unico
germen de la historia el problema kierkegaardiano de la “elec-
cion”. EL conde Henryk afirma tras la lectura de El banquete de
Platon, un cuestionamiento entre la idealidad espiritual y la ma-
terialidad corporal del amor. Expone de forma tan binaria el con-
traste que durante una fiesta palaciega la condesa rusa Na-
diezhda, mujer de belleza incomparable que seduce al joven
percibiendo su rechazo, le lanza un desafio para provocarlo en
la existencia de un amor puramente espiritual. A partir de aqui
el juego de suspensos y mascaras trama el relato y es en la
trama de la correspondencia a la madre en la que leeremos la
puesta en escena, donde cuerpos y vestuarios cumpliran todos
los dobleces y tensiones simbolicos esperables en la literatura
del siglo XIX.

/2 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

El 17 de diciembre emerge el problema. Dice el joven a su
madre: “me preguntas por qué le tengo miedo al amor. Le tengo
miedo porque temo a la mujer. Veo en la mujer algo hostil, se
presenta ante mis ojos como un ser completamente sensual y
extrano, asi como la naturaleza inanimada. Ambas me atraen y
me repelen al mismo tiempo del modo mas ominoso”. En esta
carta Henryk describe a su madre un pensamiento reinante en
la segunda mitad del siglo XIX, que considera el espiritu de la
especie bajo el imperativo de Schopenhauer en Metdfisica del
amor sexual (1844) “la voluntad del individuo aparece elevada a
una potencia mayor como voluntad de la especie”, y para el jo-
ven la mujer encierra este secreto, usa las tretas del amor para
cumplir su unico objetivo “impulsional”: el de crear nuevas cria-
turas. Por ello afirma: “sus labios son como las olas del mar, ellos
atraen, acarician y adormecen... y el fin es la exterminacion”. El
amor es visto como la maquina de seduccion femenina que no
trasciende en la trama de la sociabilidad el imperativo de la es-
pecie. Cumpliendo aquel objetivo, el amor es la determinacion
que impulsa el instinto. En la carta del 24 de diciembre, tras en-
terarse de una jugada de su padre para que conozca a la con-
desa Adéle, insiste: “inunca he de amar a una mujer!”. EL 29 de
diciembre un hecho lo ilumina y relata a su madre sus practicas
comentandole que lo consideran un raro o una “especie de ser
fabuloso” por su comportamiento publico, caballeresco aunque
distanciado de las damas. El 31 de diciembre nace la pregunta
por el amor y toda una racionalizacion de las practicas publicas
asumidas hasta aqui. Escribe: “el amor no es nhada que tenga que
ver con la sensualidad” (...) “en el amor no existe nada casual” (...)
‘el amor no es una pasion efimera” (..) “el amor es para mi en
esencia esa entrega espiritual a otra persona”. Henryk ve que los
elementos sensibles obstaculizan este camino porque la sexua-
lidad es una batalla, una “sed de placeres tristes y egoistas”. Y
se pregunta: “;sexistira una mujer capaz de amor espiritual?”,
Afirma que la nobleza del sentimiento se encuentra en “la amis-
tad con otro varon”. El fondo filosofico al que apela es al pasaje
de El banquete, cuando Socrates enuncia el pensamiento de
Platén: “La belleza del alma debe tenerse por mas preciosa que
la belleza del cuerpo”. En adelante firmara las cartas a su madre

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 /3



Adrian Cangi

como “Tu Platon”. Es desde aqui cuando encuentra la alternativa
buscada en la amistad de Schuster, un companero de fuerza
que lo comprende y con quien emprendera la amistad deseada.
Después de conocer a la condesa Nadiezhda el joven vuelve a
encerrarse en un trabajo de si a la manera estoica, para templar
el cuerpo e imprimir la virtud y asi poder entregase al otro en la
conversacion.

Fantasma

EL 28 de enero, veinte dias mas tarde de la gran fiesta, se abre
el teatro de mascaras y se despliegan los poderes del fetiche,
cuando en la misiva se narra que es invitado a una cita en la que
“no era un cuerpo el que lo esperaba sino una voz". Cocteau
supo senalarnos que el grano de voz es la ultima materialidad
de un cuerpo, y Henryk ve alli la pureza de la comunicacion de
las almas. Y dice pesaroso: “desgraciadamente no hemos lle-
gado tan lejos como para anular completamente el soporte
sensual” entre dos seres. El fantasma crece en la escena como
un “espectro divino”, que podria repetir secretamente las pala-
bras de Cazotte en El diablo enamorado (1772) “;Qué quieres?”
(.) “¢.Bajo qué forma me presentaré para serte agradable?".
Quien invita secretamente juega al juego del deseo de Henryk
y éste no enfrenta ni a uno ni a otro sexo, sino a una voz que los
contiene en su musicalidad y misterio. El secreto del juego des-
borda las identidades. Se trata de la plena aparicion de una po-
tencia espiritual con materialidad sensual que promete lo inde-
cidible. La escena disloca la ley de los intercambios, abre una
voluptuosidad bajo la imagen de la pureza de la voz. Henryk es
prisionero de su propia busqueda y queda atrapado en la fasci-
nacion de su deseo. Escribe: “el alma también puede ver (..) y te
estoy viendo con los ojos de mialma”. Y la voz pregunta: “;como
me estas viendo?". “Tu figura es dulce y esbelta; tu cabeza es
noble, sin que sus proporciones sean regulares; tu cabello es
abundante y rubio y tus ojos asaetean mi corazon con sus rayos
azules a pesar de la oscuridad de la noche”. La voz posee una
potencia infantil en su superficie aterciopelada. Henryk senala:
“me persigue una voz", e insiste en la carta del 10 de febrero: “mi

/4 Psicoandlisis - Vol XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

cuerpo se mueve sin que mis ojos tengan poder de ver". ;Qué
secreto anida tras la voz? ;Qué esconde el adorado espectro?
¢Qué poderes porta para volver la experiencia de Henryk de una
felicidad inigualable? El joven confiesa a su madre: “me siento
transfigurado” (...) “transido”, aunque siente que también se esta
tornando un ser espectral. Y dice: “(...) pienso que el diablo que
ha tentado a San Antonio y a muchos otros bajo el disfraz de
mujer, también ha venido a tentarme a mi bajo la mascara de
varon” (..) “Anatol (la voz) no es un hombre, no es una mujer ;es
ambos a la vez?".

Algo glacial va dominando la escena y la suspension toma al
observador, bajo el aparecer de una figura tan irreal como ex-
traterrena, para conducirse hacia el paisaje invernal. Es en la
carta del 25 de marzo cuando Henryk narra un paseo por el pai-
saje invernal con Anatol. Siente sobre su conciencia la accion de
la figura espectral ante el grito de alguien que se ahogaba en
las aguas heladas. Anatol (la voz) se aleja del agua y el argu-
mento de Sade toma su cuerpo: “si ese muchacho vive mas o
menos anos, sigue comiendo, emborrachandose y durmiendo,
ca quien le importa? Esas existencias completamente animales
surgen por millones cada segundo, y también es licito que des-
aparezcan por millones. La naturaleza sabe por qué devora a
sus propios hijos”. No existe argumento literario alguno que sus-
tente una pretendida unidad sadomasoquista, sélo podemos
considerarla una injusta complementariedad histérica. El dictum
de la naturaleza puede leerse en toda la obra de Sade, pero es-
pecialmente en Sistema de la agresion (1814) cuando se dice “la
Naturaleza es de una vez por todas la unica que tira de los hilos
de las marionetas humanas. Sabio es quien obedece ciega-
mente a sus leyes buenas o malas. EL hombre no puede escapar
al determinismo de la Naturaleza: la educacion nunca lograra
convertir el lobo en cordero”. Para Henryk éste es el principio
del fin. Sacher-Masoch aleja la figura de Henryk de la de Anatol
en ese acto de proclamada crueldad y la acerca en la carta del
2 de mayo, cuando Anatol dice que la naturaleza de un bosque
real puede parecerle mas agradable que la de un bosque pin-
tado aunque no se encuentra convencido. Esta anticipacion de
una defensa del artificio sera continuada por Oscar Wilde en La

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 /5



Adrian Cangi

decadencia de la mentira (1889) cuando bajo la forma del dia-
logo entre Cyril y Vivian, el estilo se imponga a la naturaleza lle-
vando la vida a la perfeccion de la forma. Si la verdad es cues-
tion de estilo, dird Cyril: “la vida imita al arte”. La relacion entre
Henryk y Anatol va desplegando los efectos de una iniciacion
en lo ficticio hasta descubrir, el primero, que todo lo experimen-
tado habia sido “una trampa, una mascarada”, una traicién, un
juego con los sentimientos profundos de una amistad espiritual.

Fetiche

La comedia cobra presencia cuando Anatol se revela como
Nadiezhda, “la mujer hastiada —dice Henryk— que puede dis-
traer su aburrimiento” fabricando un mundo de “aromas, luces y
vestuarios”. Evaporado el espectro, Henryk sabe que no puede
amar a una mujer ni siquiera si esta es capaz de desplegar la
magia del fetiche y su poder de atraccion. El joven no ve en ese
acto montado por la condesa un principio de inteligencia con el
poder de revelar que la magia del amor esta en el artificio. Ve
alli frivolidad, vileza y vanidad. Ve como cobra cuerpo un arte
que se revela como seduccidn en las relaciones. En la ultima
carta del 2 de junio dice: “todo tipo de poesia habita solamente
en el varén, mientras que a la mujer le es innata la prosa”. Solo
la frialdad puede mantener a la sensualidad desbordante en su
sitio parece decirnos Sacher-Masoch, mientras su personaje
Henryk elige la sincera amistad del vardn. Esta no es mas que
una fabula de conversion en la que el deseo fue sometido a la
ley del simulacro y su principio de variabilidad, haciendo trasta-
billar durante gran parte del relato la fijacion de la identidad.
Aquello que nos interesa senalar en EL amor de Platon es inverso
a la desconfianza que Sacher-Masoch descubre en el poder del
artificio. Pienso a la luz de La moneda viviente (1970) de Pierre
Klossowski en la fabricacion del fantasma como el doblez de
aquello que desplaza el sentido en catarata, entre lo que retiene
en la fijacion y abisma mas alla de esta. Considerando una mar-
cada misoginia propia del siglo XIX o la eleccion de la identidad
en la conversion final del personaje amparado en la amistad
masculina, nos interesa indicar la construccion realizada por la

76 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

condesa Nadiezhda, que no sélo desmonta la identidad ha-
ciendo pasar en su lugar las potencias del espectro o de la cosa
que siente, sino que también se transforma en quien afecta la
experiencia con la puesta en escena que produce. Esta fabrica-
cion puede arrastrar la frivolidad, pero también se diferencia de
ésta creando la posibilidad indecidible, donde reside el principio
de variacion o el casillero vacio de cualquier estructura. La fi-
gura que la condesa convoca es ajena a toda determinacion se-
xual —no es ni hombre ni mujer— y por ello se excluye de una
mirada normalizadora. Pertenece a una logica paraddjica que
instala en la lengua, en el cuerpo y en la escena la promesa de
una atraccion y la potencia de una variacion.

El fabricante de simulacros puede ser considerado como un
intermediario entre dos mundos heterogéneos. Representa el
valor intrinseco del simulacro fabricado segun las hormas insti-
tucionales que son las de la sublimacion y esta al servicio de la
valoracion del fantasma segun la obsesiva obligacion de la per-
version. Klossowski senala en La moneda viviente (1970)—pen-
sando en Sade— que “la nocion de valor y de precio estan ins-
criptas en el fondo de la emocion voluptuosa y que nada es mas
contrario al goce que la gratuidad”. La condesa Nadiezhda,
desea invertir el platonismo de Henryk, e inscribe en la emocion
voluptuosa la conquista del alma por el cuerpo. Mientras que
para Henryk, el intercambio con Anatol solo es espiritual y alli
reside la plenitud de su goce. Para la condesa, crear simulacro
implica pervertir la valoracion de Henryk. ELtérmino “perversiéon”
solo designa la fijacion de la emocion voluptuosa en un estadio
previo al acto de procreacion. La condesa antes que procrear
desea pervertir un valor, pero lo hace para acceder al cuerpo de
Henryk. Aunque esta empresa fracase, la fuerza pulsional es la
que forma la materia del fantasma y ocupa aqui el papel del ob-
jeto fabricado. La emocion de la condesa alcanza en esta fabri-
cacion una singularidad no intercambiable. El fabricante de si-
mulacros depende de la demanda de una clientela para fabricar
objetos concernientes a la vida psiquica. Henryk demanda y la
condesa acepta la demanda. Cuanto mas requiere el fantasma
al simulacro, mas actua y reacciona el simulacro sobre el fan-
tasma. Nos detuvimos en esta escena porque el cuerpo fue

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 /7



Adrian Cangi

traido a la misma, porque el espiritu no ceso de crear simulacros
y porque el mundo simbdlico expandid sus limites. La fabrica-
cion del fantasma siempre transgrede las normas existentes y
presenta lo inexistente. Sin fabricacion y sin artificio en el amor,
el intercambio renovado de los cuerpos estaria truncado en la
repeticion de un circulo vicioso. En el fetiche vemos el fondo de
la creencia y el objeto que la sostiene en el despliegue del fan-
tasma. Si trasladamos esta logica a la reflexion de Freud en Psi-
cologia de las masas (1921) encontraremos que “una suma de
individuos (...) pusieron un solo y mismo objeto en el lugar de su
ideal del yo y, en consecuencia, se identificaron, en su yo, unos
con otros”. Esto implica que existe un objeto-fetiche en el cora-
zon mismo del vinculo social. Cuando éste desaparece se abre
la pulverizacion de la institucion misma. El amor de Platon pone
en escena el problema central de la filosofia y la antropologia
de la Ilustracion, el de como enfrentar el poder de los objetos
paraddjicos rodeados de un aura de misterio.

Entre el “Yo" fuerte y el “Yo" débil

La adiccién a la sujeciéon como audicion primera de la obe-
diencia nos pone de frente al narcisismo acentuado por las so-
ciedades individualistas. Supimos escribir junto a Ariel Pennisi
en El Anarca. Filosofia y Politica en Max Stirner (2021), que los
avatares del “Yo" entre elogios y criticas, se constituyen en el
pilar del mundo moderno. Vale recordar que el narcisismo, en la
lectura del Freud de Introduccion al narcisismo (1914) es una
forma de compensacion, es una “inflamacion” antes que un “en-
grandecimiento” del yo, es la fabula del enano impotente bajo
el disfraz de hombre fuerte y respetable. El yo narcisista es de-
sespero, pulsion que nos orienta de acuerdo a nuestra propia
debilidad. Es la suma que conduce a la obediencia servil. Cual-
quier dispositivo de prestigio es un buen medio ambiente para
las carreras narcisistas. En ese sentido, nada mas alejado del
narcisismo expresado por el “Yo" de Max Stirner o de Friedrich
Nietzsche, mas cercano a una fuerza de apropiacion indiferente
o de desagregacion de la obediencia que a los requerimientos
de un medio idolatrado. El “Yo" reclamado por Stirner y por

78 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

Nietzsche, permanece inadaptado alli donde el narcisismo es
sintoma de sobre-adaptacion. EL monstruo narcisista no apropia
ni inventa un mundo, solo se mueve autorreferencialmente en
el “pequeno mundillo de retribuciones” que le toco en suerte y
al que postula como si se tratara del “Mundo”, para presentarse
“a si mismo" como una pieza importante de éste. En ese sentido,
cuando el psicoanalisis confirma la importancia de la novela
personal y familiar no hace mas que abonar el semillero narci-
sista. Si en cambio encuentra en las vidas con que trata una
afectividad surgida sin cargo ni culpa, un amor que excede las
transacciones ofrecidas por la autoridad paterna y el reconoci-
miento social, puede acompanar la invencion de un recorrido
sensible singular antes que custodiar la adaptacion al principio
de realidad.

Ni custodia ni obediencia parecen ser las audiciones necesa-
rias para huir de una adiccion a la sujecion del “Yo". No parece
posible olvidar el problema de la agresividad vuelta contra el yo
bajo la instancia del superyo, tal como lo plantea Deleuze en
Presentacion de Sacher-Masoch. Conocemos el argumento pre-
ciso del filosofo, que sigue con atencion a Freud en la diferencia
entre “Yo ideal” (que siempre esta destinado a una identidad de
caracter fascista) e “ideal del Yo" (que resulta constituyente por
la identificacion a ciertos rasgos). A partir de esta distincién, De-
leuze se propone separar la pretendida unidad sadomasoquista
o el “monstruo semiologico”: el superyo triunfa en el sadico ex-
pulsando al yo hacia la victima para enaltecer la figura de la iro-
nia, mientras que en el masoquismo triunfa el yo a expensas del
superyo para enaltecer la figura del humor. EL humor corrosivo
proviene de un yo que se confiesa deébil, mientras que la ironia
lo hace con relacién a un yo que se concibe como fuerte. La de-
bilidad del yo es la trampa tendida por el masoquista, quien
debe traer la figura de la mujer al punto ideal de la funcion que
se le asigna. Si al masoquista le falta algo es mas bien un su-
peryo, de ningun modo un yo. Mientras que el sadico tiene un
superyo tan fuerte que se ha identificado con él. Esta es la base
de aquello que moraliza la interioridad con relacion al superyo
y la complementariedad de un yo sobre la cual gjerce su rigor.
Lo que cambia entre ambas figuras son las astucias de debilidad

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 /9



Adrian Cangi

y fortaleza del yo. EL humor masoquista es el triunfo de un yo
débil contra el supery®. La ironia del yo sadico es el triunfo del
yo ideal o del superyo que expulsa al yo y lo proyecta hacia las
cualidades de sus victimas. EL humor del masoquista es parte
de un yo débil porque desvia la ley del padre en favor de la ma-
dre oral. La ironia del sadico es parte de un yo fuerte que erige
una ley imposible basada en la anulacion de la madre y la pro-
creacion. Estos ajustes criticos que realiza Deleuze a la sintoma-
tologia literaria del masoquista y del sadico afinan al maximo la
nocion de Freud sobre el “Yo ideal" y el “ideal del Yo"

Etiologia del “yo débil”

Vale preguntarse mas alla de la etiologia médica, como sacar
partido de una teoria del “yo débil" frente a la peligrosa teoria
del “yo fuerte". Recordamos que Deleuze sostiene a lo largo de
su obra, y en particular junto con Guattari entre El Anti-Edipo
(1972) y Mil Mesetas (1980), que “el primer dato de una sociedad
es que todo huye, todo se desterritorializa en ella”. Incluso, se
“desterritorializa” la forzada unidad del yo hasta exponer su en-
telequia y desear su condicion imperceptible. En el medio re-
surge todo el campo de la experimentacion. El dato relevante
es que para el fildésofo la resistencia es primaria. De la conexion
de la resistencia con el afuera frente a aquello que oprime por
obediencia o servidumbre, es de donde procede el diagrama
configurante y hacia donde se conduce el deseo de composi-
cion. De este modo la huida es primaria en todos los niveles por-
que se anticipa a las fuerzas componentes y a los compuestos.
Puede pensarse el deseo como resistencia activa, como bus-
queda de nuevas composiciones de afeccion. El “arte de fugar”
no es otro que el de perder una “identidad fuerte” en favor de
otras afecciones. En clave de El Unico y su propiedad (1844) de
Stirner y de La genealogia de la moral (1887) de Nietzsche, el
problema para Deleuze no se trata tanto de no querer volver a
liberarse sino de no poder hacerlo. Es por ello que el “yo débil”
que abre Deleuze jamas agota la fuerza, busca otras relaciones
y otras composiciones para desarmar la obediencia 'y problema-
tizar la servidumbre. Es asi que el deseo se constituye en una

80 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

fuerza de configuracion por relacion, vecindad y umbral con lo
otro que tiene por fin problematizar la ley mayor.

Conviene evocar el nucleo del texto de Deleuze “Deseo y
Placer” (carta de 1977 destinada a Michel Foucault en relacion a
La voluntad de saber de 1976), en el que se expone la discrepan-
cia en la amistad filosofica que los une. Donde Foucault sostiene
que las sociedades son relaciones de fuerza bajo la forma de
estrategias que requieren ser descriptas con la mayor minucio-
sidad, Deleuze piensa que hay fuerzas que se anticipan de
modo subyacente a las estrategias. Ese es para Deleuze el
punto de resistencia, mientras que para Foucault la resistencia
se deriva de una larga preparacion en la descripcion de los dis-
positivos. Las fuerzas de huida de la obediencia y de la servi-
dumbre son centrales para ambos filosofos, pero Deleuze las
manifiesta como resistencias primarias ante cualquier estrate-
gia. También resulta claro que en el nivel de los analisis sociales
no parece posible separar estrategias y resistencias, porque
ambas son complementarias en el movimiento de composicion
de las fuerzas. Aunque parece que, entre las preocupaciones de
Foucault, la descomposicion resulta en cierto grado indiferente
porque todo se forma incluida la verdad. Parece que en Deleuze
la descomposicion resulta primaria a los actos de invencion es-
tando en la base de las practicas y estrategias. De este modo es
posible decir que en las formas de subjetivacion residen modos
de resistencia o de servidumbre. Foucault percibe la resistencia
en el fogonazo de las vidas ante los dispositivos de subjetiva-
cion, mientras que Deleuze trabaja en favor de cualquier prac-
tica de invencion que fabrique modos de resistir. La auto-afec-
cion es inseparable de un “cuidado de si" mas activo y afirmativo
(Foucault) o de “actos de invencion” constructivos y conectivos
(Deleuze), que transfieren en ambos casos la carga ética al do-
minio politico. Una teoria del “yo débil” contribuye a pensar mas
cerca de Nietzsche (del lado de un yo fragmentado que en-
frenta al yo absoluto) y mas lejos de Kant (del lado de un yo in-
timo obediente que se distingue de un yo publico inhibido e ilus-
trado), mas cerca del humor corrosivo que desvia al “yo" de
cualquier ideal, que de la ironia de un “yo" fuerte que goza al
infinito para culminar reuniendo obediencia e inconsciente -

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 81



Adrian Cangi

aunque habra que ver aqui un proceso ineludible de subjetiva-
cion atravesado por la crisis de la civilizacion moderna confor-
mada por el pathos de la distancia y de la decision.

“Yo" como nada creadora

Como sostuvimos junto con Pennisi, entre Filosofia para pe-
rros perdidos (2018) y El Anarca (2021) vale recordar que para
Nietzsche, como para su precursor sombrio Stirner: “Yo no soy
nada en el sentido de vacio, pero soy la nada creadora, la nada
de la que saco todo”. De ahi el punto de partida, tanto para des-
armar ese fetiche mezcla de principio de realidad y subjetividad
satisfecha que es el “Yo" fuerte, como para imaginar una forma
de construcciéon de si que involucra fuerzas y capacidades de
apropiacion comunes a la especie y singulares en las vidas. ¢ De
que esta hecho el Yo histérico que cuestionamos? Luego,
¢COmMo es que somos algo en lugar de nada y justo ahi donde
creiamos hacer pie descubrimos que no habia gran cosa? ;De
qué estamos hechos, de qué esta hecho esa casi-nada que es-
cépticamente vinculamos con nuestra experiencia biografica?
El capitalismo contemporaneo no es un sistema entre otros, es
el zocalo de zocalos de la experiencia humana actual, de una
actualidad por él mismo inventada. Es la experiencia de la justi-
ficacion de “si” en “si mismo" y en cada uno de nosotros: el “Yo'
como marca o carrera personal. Se trata de una logica de la
auto-referencialidad extendida y multiplicada, no ya de un indi-
vidualismo egoista pasible de las mil y una criticas morales, sino
de una auto-reflexividad estético-politica banalmente gozosa.
El Capital, encarnado en todo tipo de agentes y gerentes, en-
tendio antes y mejor que nadie el anuncio nietzscheano, el diag-
nostico freudiano y la critica marxista. Esa es su potencia: en ul-
tima instancia solo nos ofrece nuestro propio regodeo personal
y lo hace como una fe, como una religion. Y para colmo de po-
tencias funestas, la vida individual es parangonada a una em-
presay sus posibilidades de éxito, al mismo tiempo que a la ve-
neracion de las “capacidades adaptativas” en manos de los tres
poderes que nos subyugan.

82 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

Maximo de sujecion y maxima promesa de libertad forman
un unico pliegue. Ni siquiera se trata del espejo que, quién sabe,
aun guarde en algun recéndito rebote una sorpresa o un sinsa-
bor doloroso y fértil. Somos una parodia cuando desesperados
reclamamos, aunque mas no sea un “malestar” sobre el cual
“trabajar”. No sea cuestion de que ni el psicoanalista nos reciba.
¢La experiencia? Eso es cosa del pasado. Hoy, el sentido se des-
fleca y es la inexperiencia la que nos invita a nuevas “histerias”
posibles —o los posibles tachados por la “histeria"—. Cada vez
mas, el individuo aparece como un nodo, pero no por su capa-
cidad de formar parte de lazos que se anudarian en el como lu-
gar de un destello posible, sino por su centralidad consumidora:
se conecta con todo lo que tiene a su alcance y experimenta Lo
que no es “Yo" como un desprendimiento de su necesidad, un
util disponible, un medio para el placer. Con una salvedad: idis-
frutar es mandato! El hiper-individuo, el nodo feliz, no vive se-
gun los anudamientos que traman su subjetividad como pro-
ceso y arman un mundo abierto o propician una imagen del
mundo transida de posibles, sino que aquello que existe como
individuo esta solo atado a si mismo, a su temor. Y su soberbia
de “mosquita muerta” habla en su nombre: “iYo soy el mundo!”
—como dice la publicidad de una empresa de telecomunicacio-
nes: “Cada persona es un mundo"—. Ante la disposicion testa-
ruda del mundo nos queda la propia disposicion como una ne-
gligencia que desconoce las exigencias de la hora. Otra vez el
“Yo irreverente” de Stirner —que no podemos dejar de criticar—
porque suena demasiado pagado de si mismo. Una gestualidad
mas sobria matiza: maxima porosidad y atencién a lo que se
ofrece; y distraccion sin mas ante lo que se vende o lo que in-
tenta convencer. Pero tampoco se trata del ideal de fusion con
el mundo, del retorno a la “gran madre naturaleza”, la panza se
cerro y lo que se abrio es intemperie.

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 83



Adrian Cangi
Intemperie del “Yo"

El yo a la intemperie que circula en el vacio y se auto-genera
por afeccion, parece ser al fin la gran apuesta de Stirner y de
Nietzsche. Podra decirse que ese yo ha dado batalla frente a la
servidumbre voluntaria que es inherente al esfuerzo de pensar
y a la lucha de poderes y, por efectos del cristianismo, se cons-
tituyd en practicas precisas de resistencia o de huida. Foucault
elige como ejemplo privilegiado de contra-conducta de resis-
tencia el de las mujeres cristianas del siglo Xll, conocidas en los
Paises Bajos con el nombre de monjas Beguinas. Aquello que le
importa senalar al fildsofo son sus practicas activas y contem-
plativas para vivir juntas, como el conjunto de decisiones de go-
bierno ejecutadas al margen de la Iglesia y del poder nobiliario
para realizar tanto trabajos manuales como ceremoniales litur-
gicos, tanto para el cuidado de leprosos como para el de los
desfavorecidos. Aquello que puede verse como “resistencia ac-
tiva" en la reinvencion de las conductas, es la critica a la corrup-
cion de la Iglesia y su debilidad legislativa a la hora de valorar la
equivalencia de las mujeres. Las monjas logran gobernarse de-
mocraticamente por eleccidén interna en la comunidad de parti-
cipantes, sabiendo que es posible abandonar tal comunidad. En
el reverso de las practicas de resistencia a la obediencia, se en-
cuentran desde la baja Edad Media las acciones de aquellos
que vagan solos por los bosques (solus vagus), aquellos del que
la jauria se aleja. Y solo por ello la servidumbre deja de ser vo-
luntaria. Evocamos el nombre de Stirner o de Nietzsche, en la
complejidad de las composiciones que proponen, y en la deter-
minacion necesaria con el fin de vivir juntos. Vale recordar que
se cree desde la baja Edad Media que solo la “errancia solitaria”
en el espacio, en el tiempo, en el medio, hacen posible la dis-
tancia de algun grado de servidumbre.

Esto distingue en la fabricacion de “contra-conductas” contra
el “yo fuerte”, las practicas de resistencia de aquellas otras de
huida. El problema de la soledad extrema es abordada por Pas-
cal Quignard en Sobre la idea de una comunidad de solitarios
(2015), donde recuerda que en los bosques medievales la vida
singular es considerada la del singularis porcus o de la “bestia

84 Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85



Pasajes pulsionales. (EL amor segun Sacher-Masoch)

llamada a aislarse”. Ese singular deseo de estar solo —como el
de los jabalies que luego se volvieron puercos— supone huir de
la mirada del rebano para terminar los dias bajo la mirada de
nadie. En épocas de Luis XllI, en Port-Royal des Champs, nace
el deseo de los solitarios, de las labores minusculas, de los si-
lencios, que llevaran el nombre de los “Solitarios de Port-Royal"
en homenaje a los ascetas de Oriente o a los “Padres del de-
sierto”. Abelardo grité en el Concilio de Sens: iErro vagus et pro-
fugus! Abelardo pide silencio para si, es su modo de no recono-
cer senorio de ningun hombre. Antoine Le Maitre renuncia a sus
funciones de Estado para hacer silencio, es su modo de dejar de
servir a los hombres. Muchos son los extraidos de las filas, esos
singulares dicen de la soledad que lucha contra la servidumbre
voluntaria. La tesis de Quignard como la de Deleuze es heredera
de Stirner y de Nietzsche frente al triunfo del “yo fuerte”, y reza
que ien una sociedad todo huye!

(R

Adrian Cangi: Ensayista, filosofo, curador y editor. Dr. en Sociologia y Dr. en Filo-
sofiay Letras. Especializado en Estética 'y Teoria del arte por la Fundacion Ortega
y Gasset en cooperacion con la Universidad Complutense de Madrid. Posdoctor
por la FAPESP y la Universidad de San Pablo. Profesor e investigador de la UBA,
UNLP y UNDAV. Profesor regular de Estéticas Contemporaneas. Director de la
Maestria en Estéticas Contemporaneas Latinoamericanas. Director del Centro
de Estéticas y Politicas Contemporaneas Latinoamericanas (UNDAV). Asesor au-
diovisual del Museo de Arte Latinoamericano de Buenos Aires en el periodo
2001-2007.

Psicoandlisis - Vol. XLIV - n. 2 - 2022 - pp. 65-85 85






