“Pegan a un nino”, 100 Anos

Enrique Alba

Introduccion

Muchas lecturas se han hecho después de 100 afios sobre este ar-
ticulo, y ésta solo pretende ser una mas. Por supuesto, una mas, es
solo una en particular. Y como tal una colaboracién a la nueva sepa-
rata “Texto en contexto” de esta revista en ocasion de cumplirse los
100 afos de la publicacion “Pegan a un nifio”. La misma no podria
hacerse sin ubicarse en una transmisién de lecturas, las mias, que no
son sin referenciarse a la consigna de Lacan de los afios 50 “un re-
torno a Freud”. Desde esa época mucho tiempo ha transcurrido, toda
una ensefianza de mas de 30 afios que se puede recorrer en la lectura
de sus textos, seminarios, conferencias, entrevistas y que merecen
una profunda reconsideracion de esa obra para poder sacar algunas
conclusiones. Mi trabajo no pretende ser una resefia de las multiples
citas de Lacan sobre diversas consideraciones sobre este articulo de
Freud, sin embargo, no podria haber sido sin ello. Podriamos decir
gue el mismo implica un retorno a la lectura no solo de Freud, sino
también de Lacan. Hubiera pretendido también hacerlo extensivo a
otros autores, de lo cual solo hago alguna indicacion, que espero en
algn momento puedan ser retomadas.

Es también la forma de orientar las tres fases de la fantasia “pegan
a un nifio” como tres tiempos l6gicos de un decir en los cuales se
articulan los destinos de la pulsion. La pretension de incluir en el
desarrollo a otros autores hubiera excedido las posibilidades de esta
presentacion, con lo cual me limito a hacer alguna mencion, con-
tando con poder retomar esas ideas en otro momento.

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 239



Enrique Alba

Presentacion

En el mes de enero de 1919 S. Freud comienza a escribir un ar-
ticulo, que segun le comenta a Ferenczi, trataria sobre el maso-
quismo y que se publicaria en julio de ese afio bajo el titulo “Pegan
a un nifio”. Contemporaneamente, en los primeros meses de ese afio
escribe “Mas alla del principio del placer” y “Lo Ominoso”. Hacia
unos meses que habia sido publicado su caso “De la historia de una
neurosis infantil” (1918), conocido también como “El hombre de los
lobos”, resefia del tratamiento de un joven ruso llevada a cabo entre
febrero de 1910 y julio de 1914, y que, al retornar a Viena en marzo
de ese afo, retomara su andlisis con Freud de noviembre del 1919
hasta febrero de 1920. Si bien en “Pegan a un nifio” no hay ninguna
referencia a este caso son multiples las consideraciones que en él
hace sobre el masoquismo, que fuertemente impresionaron a Freud,
llevandolo a repensar algunas intervenciones que replantearon algu-
nos aspectos de su técnica, las modalidades de intervencion y lo con-
cerniente a la interrupcion del tratamiento, consideraciones que pre-
figuran los “Nuevos caminos de la terapia psicoanalitica” (1919). Es
también durante 1918 que Freud inicia el analisis de su hija Ana, del
cual tomara parte del material de su trabajo y que llevé a Anna Freud
a escribir “Las fantasias de flagelacion y las ensofiaciones” (1922),
con el cual se presenta como miembro de la Sociedad Psicoanalitica
de Viena.

Ahora bien, este articulo, en el que Freud formulara sus conside-
raciones sobre la fantasia, las perversiones y las diferencias sexuales,
debemos de recordar que lo hace a partir de seis casos, que son “cua-
tro mujeres y dos hombres”, por lo que debemos considerar que el
trabajo se desarrolla, como en el caso del hombre de los lobos, sobre
fantasias que se presentan en el analisis de adultos, y no de nifios; si
bien en estos podria llegar a colegirse las mismas consideraciones,
si fuera posible, considerando las particularidades que pueda presen-
tar cada caso.

240 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

El trabajo se divide en seis apartados. Si bien Freud no los subti-
tula, podriamos considerar, por las tematicas que toman, al | dedi-
cado a la presentacion de la representacion fantasia “pegan a un
nifio” y su “confesion”; al II al rasgo primario de perversion en la
fantasia como destino del masoquismo; el 111, sobre las fases de la
fantasia y su desarrollo; el 1V, los contenidos de la fantasia, la con-
ciencia de culpa y el amor; el V, la génesis de las perversiones; y el
VI, la fantasia y la diferenciacion de los sexos. Quiza de los 6, el
altimo es el que mas dudas promueve, el mas inconcluso y el que
generara mas desarrollos y controversias en sus futuros trabajos. El
I1'y el 11l estaran dedicados fundamentalmente al problema del ma-
soquismo y el comienzo de su cambio de perspectiva al considerar
al masoquismo como primario y encontrando en éste el origen de la
conciencia de culpa, anticipacién de lo que desarrollard en “El pro-
blema econémico del masoquismo” (1924). Podriamos ubicar este
trabajo como prolegdbmeno del giro que tomara su perspectiva cli-
nica, tedrica y técnica a partir del “Mas alla del principio del placer”
(1920). Y es en esa perspectiva, del mas alla, la que nos presenta,
acd, hoy, una serie de consideraciones que revitalizan en lo actual
del analisis la fantasia “pegan a un nifio”

Es en este contexto que Freud reformula su concepcién sobre la
representacion fantasia, que en 1905 considerard como “representa-
ciones no destinadas a ejecutarse” (VII, p. 206), que lo lleva en 1920
a agregar una nota en la que considera a las fantasias formando parte
de la génesis de los sintomas y de los suefios, incluso también pre-
sentes en aquellos casos “exentos de una enfermedad manifiesta”,
diferenciando asi la fantasia del fantasear de los suefios diurnos, res-
catando en ella la idea de una imago formadora del cuerpo, que par-
ticipa de todo acto humano. Por méas que en este trabajo pueda con-
siderar bajo la nocidn fantasia tanto lo recordado y plausible de con-
ciencia, que es como se presenta la representacion fantasia recordada
como aquella que en ningln caso accedera a la conciencia, marcara
diferencias que profundiza las relaciones topicas, y no solo dinami-
cas y descriptivas, entre fantasias inconscientes y fantasias conscien-

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 241



Enrique Alba

tes o preconscientes; diferencias a considerar en los desarrollos so-
bre las fantasias inconscientes en Melanie Klein; las escenas primor-
diales, los origenes de las fantasias o las fantasias de los origenes, en
Laplanche y Pontalis; las fantasias, el fantaseo y el objeto transicio-
nal en Winnicott; y lo que Lacan sostendra como la estructura y la
I6gica del fantasma en su relacion con el sujeto. Cada una de estas
perspectivas merecerian un desarrollo de por si, que no es propdsito
de este trabajo pero que podria ser importante para profundizar en la
trascendencia de estos ejes freudianos.

Las “fases” de la fantasia

Si bien Freud se centra en la representacion fantasia “pegan a un
nifo” a la que toma en su particularidad en este articulo, los caracte-
res y las modalidades en que se presenta la fantasia en sus diferentes
fases, bien podrian ser extensibles a cualquier fantasia en cuanto ar-
ticula la estructura de una l6gica y la forma de ser abordada. Por eso
el trabajo sobre las fantasias - determinante en toda la clinica de
Freud desde los Estudios sobre la histeria- vemos que en el caso del
hombre de los lobos pasa a tomar un caracter fundamental. Freud
aborda la fantasia desde una perspectiva que hace de la misma uno
de los ejes fundamentales en la orientacion de la cura, algo tan cen-
tral que hace de la fantasia el organizador del suefio, de los sintomas,
de las formas de eleccidon del objeto de amor y el eje del trabajo ana-
litico.

De entrada, la fantasia, en lo que se plantea como fase I, en el caso
del que tratamos y en el trabajo del anélisis, se presenta de una forma
paradojal, pues si bien “a esta fantasia se anudan sentimientos pla-
centeros” que pueden abrir una satisfaccion onanista, su confesion
no es sin resistencias, con titubeos, que movilizan sentimientos de
verguenzay de culpa. Como dice Lacan en el cap. VII del Seminario
4 (p.117) “este comportamiento del sujeto es ya una sefial que marca
un limite- no es lo mismo jugar mentalmente con el fantasma que
hablar de ¢é1”. Y es que, en el relato de esta fantasia configurada por

242 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

tres personajes, el agente del castigo, el otro que padece la accion, y
el sujeto del relato, que la cuenta, en el momento de la “confesion”,
se sitla de entrada en relacion a un Otro radical, més alla de la es-
cena, para el caso, el analista. En este momento, que remite a la ten-
sion interna de los personajes implicados en la confesion, el sujeto
se sostiene en una tension anticipatoria, en tanto que la relacion al
Otro abrird el juego de las posibles significaciones que se desarrolla-
ran en las variaciones y vacilaciones de la fantasia. Durante esta fase
| cambiaran a la vez el vinculo del sujeto fantaseador con el otro de
la fantasia y el agente de la paliza, siendo siempre el azotado el otro,
y el sujeto fantaseador se constituye en la escena como observador-
relatante. Freud dice que la fantasia de esta fase seguramente no es
masoquista; se la llamaria sadica, pero agrega que no debe olvidarse
que el nifio fantaseador nunca es el que pega y, agregaremos, tam-
poco el pegado, por lo que no podria ser masoquista. Sin embargo,
esto no implica necesariamente que no encuentre una satisfaccion en
el mirar como es azotado el otro, al que llegara a considerar su rival
por el amor del padre.

El “probablemente yo estoy mirando” de la fase IIl, en la que se
“aproxima de nuevo a la primera”, pone de relieve esta situacion que
requeriria un desarrollo particular de las relaciones del sadismo y la
mirada. Aqui se conjuga la pulsion escopica con el sadismo, y po-
driamos pensar que el ver es expresion de lo activo del mirar, voyeu-
rismo, que no deberiamos confundir con el sadismo. En este punto
se evidencia lo secundario del lugar que ocupa el dolor en el sadismo,
siendo la dimension de dominio primaria a éste, que como aclara
Freud, seria el fundamento “de los empefios del nifio que quiere ha-
cerse sefior de sus propios miembros” (XIV, p. 125) y que nos pro-
blematiza en las consideraciones sobre el origen del dolor, en tanto
se vincula con “la compasion” (VII, p. 175) que se organiza en la
relaciéon con el otro. Recalquemos el lugar que ocupa el otro en la
compasion, sin el cual seria, segun Freud, dificil hablar de dolor, en
especial si consideramos que el mismo es una experiencia profunda-
mente subjetiva.

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 2483



Enrique Alba

En este trabajo se perfilan con mas claridad las diferentes formas
del trastorno hacia lo contrario en tanto vuelta de la pulsion de la
actividad a la pasividad, como también la vuelta hacia la propia per-
sona (XIV, p. 122) implicados en los opuestos sadismo-maso-
quismo, mirar-ser mirado, como asi también los opuestos amor-odio,
considerado en los destinos de la pulsion, como el trastorno en
cuanto el contenido.

Del “pegan a un nifio”, de la fase I, pasando por “el padre le pega
al nifio que yo odio porque me ama a mi” llega a “el padre me pega”,
en la fase I, donde concluye en la esencia del masoquismo como
castigo por la referencia genital prohibida del amor del padre y el
sujeto del relato como su sustituto regresivo del que es pegado. En
este limite se ha operado una sustitucion esencial, “el nifio azotado
ha devenido otro; por lo regular es el nifio fantaseador mismo”. Esta
situacion, que nos recuerda a ese momento del destino de la pulsion
en que “el sujeto narcisista es permutado por identificacion con un
yo otro, ajeno” (XIV, p. 127) donde se resuelve el trastorno hacia lo
contrario, de los opuestos sadismo-masoquismo y placer de ver-ex-
hibicion. Y en el “Pegan a un nifio” agrega: “la fantasia se ha tefiido
de placer en alto grado y se ha llenado de un contenido sustantivo”.
Si en la fase I “la fantasia satisface los celos del nifio” en tanto azota
al nino odiado, en la fase II, “sucumbe el amor por el padre”, ya que
“el padre no ama a ese otro nifio, me ama solo a mi”.

Desde esta Ultima forma de la fantasia, fase Il, se instituye lo que
Ilama la fase 111, que se aproxima de nuevo a la primera en la que el
texto comunicado retoma la forma “pegan a un nifio”, sin llegar
nunca en sus variaciones a hacer del padre el agente de la paliza
como podria ser en la fase I, “el padre pega al nifio que yo odio”, o
en la II, “el padre me pega”. Si en la fase II el yo sustituye al otro,
en la fase 111 el agente de la paliza pasa ser otro del padre. Ademas,
la fantasia de esta fase es “portadora de una excitacion intensa,
inequivocamente sexual, y como tal procura la satisfaccion ona-
nista”. Es en relacion a esta fase que quiza deberiamos entender lo
que llama Freud “el masoquismo genuino” que encuentra “su satis-
faccidn sexual exclusivamente en el onanismo”, en escenificaciones

244 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

(in scenesetzen) en cuyas condiciones se consigue la ereccion y eya-
culacion o se habilita para un coito normal; aungue es posible tam-
bién un masoquismo perturbado en su obrar por representaciones ob-
sesivas de intensidad insoportables. Esta particularidad sera desa-
rrollada en “El problema econémico del masoquismo”, que al refe-
rirse a “las fantasias de personas masoquistas” agregara que “las es-
cenificaciones (veranstaltung) reales de los perversos responden
punto por punto a esas fantasias, ya sean ejecutadas como un fin en
si mismas o sirvan para producir la potencia e iniciar el acto sexual”.
Freud esta marcando en este punto diferencias sustanciales en lo que
atafie a las fantasias perversas en la neurosis y lo que deberiamos
considerar sus diferencias con lo que llama “una perversion genuina”
en la que la escenificacion sexual serd punto por punto equivalente a
la fantasia sin admitir variaciones en su estructura formal, diriamos
es monotona.

Hay un cambio de perspectiva en lo que podriamos considerar las
relaciones entre “la escena” y “la fantasia”. Si en el hombre de los
lobos la fantasia es la forma de realizar en la repeticion de la escena
primordial, ahora la fantasia se escenifica como forma de repetir lo
imposible de acceder a la conciencia. Si lo que Freud buscaba en
1918 era “la escena” que respondia al origen de la fantasia, ahora ese
origen queda incierto, pero lo que se mantiene es la efectividad de la
fantasia en un relato que constituye una escena. Quiza este problema
nos remita a esa vieja historia del “ya no creo en mi neurética”, que
sin embargo lo llevaron a una casi permanente reflexion sobre las
diferencias entre la realidad como realidad efectiva (wirklichkeit) y
la realidad afectiva (realitat) en “Formulaciones sobre los dos prin-
cipios del acaecer psiquico” (1911) y que no cesard de preocuparse
hasta sus ultimos afios, cuando en “Moisés y el monoteismo” (1939)
retoma este problema desde las diferencias entre la realidad aconte-
cida (Historich) y lo relatado (Geshiste).

Pero quiza uno de los problemas que Freud mas trabaja, y que
ocupan gran parte del articulo, son los diferentes giros en los que se
va desarrollando la fantasia sobre la base del par de opuestos activo-

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 245



Enrique Alba

pasivo y sujeto-objeto. Si bien Freud considera en 1915 que la pul-
sién es siempre activa, “aun en los casos en que Se ha puesto una
meta pasiva”, y esto hace que coincida actividad con masculinidad
(VII, p. 200), en 1919 esto empieza a complejizarse. No solo en lo
que respecta a las diferencias de los sexos en relacion a lo activo—
pasivo, sino también en las relaciones activo-pasivo en lo atinente al
par masoquismo-sadismo y exhibicionismo-voyeurismo, que dejan,
como dijimos, de equipararse.

El problema del masoquismo encontrara, desde este trabajo una
clara definicién que en otros momentos podia haber sido ambigua.
Si desde “Tres ensayos” Freud sostenia que sadismo y actividad se
contraponen a masoquismo y pasividad, aunque no de una manera
definida, en “Pulsiones y destinos de pulsion” (1915), parte de la
perspectiva de una pulsion de apoderamiento o dominio de otro
como objeto, activa, pero no sédica, en tanto su meta no es infringir
dolor. Y luego, desde ésta se llega, pasando por el masoquismo pa-
sivo, por sustitucién y resignacion del objeto por la persona propia,
al sadismo activo, por la busqueda de una persona ajena como ob-
jeto, asumiendo sobre si el papel del sujeto sadico. De esta forma
activo y pasivo no coinciden totalmente con sadismo y masoquismo
que dependen més de la posicion del sujeto con respecto al objeto,
ya que hay una pulsion activa, pero no sadica, a diferenciar de una
activa pero sadica, al igual que el masoquismo, que puede no ser
pasivo.

Serd a partir del “Mas alla del principio del placer” (1920) que el
masoquismo, pasara a ser definitiva y categéricamente primario, re-
sultando activo como efecto subjetivo del momento reflexivo en el
cual el sujeto del relato se ofrece a otro, agente de la paliza, después
de haberse intercambiado su yo por un yo-otro. Figura que clara-
mente universaliza Sacher Masoch en “La venus de las pieles” por
medio del “contrato” en el que fija ese ofrecimiento al Otro en la
relacion masoquista.

Pegan a un nifio muestra algo mas, y es el posible plus de satis-
faccion: que al sadismo-masoquismo se le puede agregar el ver-mos-
trarse. No solo el sujeto puede ver y fantasear la martirizacion de su

246 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

rival, sino también ofrecerse masoquistamente en la fantasia y esce-
nificaciones. En este punto comienza la reflexion sobre esa miste-
riosa satisfaccion directa del padecer, algo que desde La interpreta-
cion de los suefios Freud venia preguntandose en los suefios punito-
rios, y que anticipa el mas alla del principio del placer.

Contenido de la fantasia, contenido de los suefnos, contenido de
la pulsién

Cuando Freud arriba a formular que “el contenido y significado
de la fantasia de paliza de la primera fase” esta en relacion al decir:
“el padre no ama a ese nifio, me ama a mi”, lo efectiviza, en el ana-
lisis, segun una ldgica. Esta logica se sostiene en la figura de la trans-
formacion en lo contrario y la vuelta sobre si mismo, en el dicho “el
padre pega al nifio que yo odio”, en el que se constituye el sujeto de
la oracion que estaba ausente en la forma impersonal del “pegan a
un nifio”.

Mi impresion es que en esta formulacion Freud retoma un viejo
problema, que ahora se inscribe en esta diferencia entre el contenido
de la fantasia y lo que son los movimientos oscilantes en los que se
sostiene la articulacion légica de un decir.

En una nota agregada en 1920 a la Interpretacion de los suefios
(V, p. 502) Freud dice “al comienzo me resultd extremadamente di-
ficil acostumbrar a los lectores al distingo entre contenido manifiesto
del suefio y pensamientos latentes. .. Ahora que al menos los analistas
se han avenido a sustituir el suefio manifiesto por su sentido hallado
por medio de la interpretacion, muchos de ellos incurren en otra con-
fusion a la que se aferran de manera igualmente obstinada. Buscan
la esencia del suefio en ese contenido latente y descuidan asi el dis-
tingo entre pensamientos oniricos latentes y trabajo del suefio”.
Freud distinguia asi lo que era los contenidos del suefio de lo que
formaban los elementos del trabajo del suefio, algo que también de-
beria ser tenido en cuenta en el analisis de la fantasia, tal como es
desarrollado en “Pegan a un niflo”, en una logica que se desarrolla

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 247



Enrique Alba

mas all& de los contenidos de la fantasia y que implica el movimiento
gue pone en juego una dialéctica vacilante que Lacan desarrollara en
su Seminario La logica del Fantasma.

En este trabajo Freud arriba a la fase II, “mi padre me pega” desde
la fase I, en la que a partir de “pegan a un nifio” y pasando por “el
padre pega al nino”, se deja “traslucir el contenido que luego pesqui-
saremos”, “el padre pega al nifio que yo odio”, siendo este “el con-
tenido y el significado de la fantasia de paliza en su primera fase” (p.
154). Pareciera entonces que Freud, si recordamos “Pulsiones y des-
tinos de pulsién”, se refiere al trastorno hacia lo contrario en cuanto
al contenido en la relacién amor-odio. Y de esta forma diferencia la
transformacion en lo contrario en cuanto lo activo-pasivo y la vuelta
sobre si mismo que se observa en la siguiente fase Il, que ya no es
“pega al nifio que yo odio” sino que es “soy azotado” de “indudable
caracter masoquista”.

Vemos asi una diferencia entre una dialéctica de los contenidos
amor-odio y una dialéctica del trabajo sobre la fantasia que va reco-
rriendo, en la transformacion en lo contrario y la vuelta sobre si
mismo, que nos recuerda la diferencia entre trabajo del suefio y con-
tenidos del suefio.

Si en “Pulsiones y destinos de pulsion”, la dialéctica del sadoma-
soquismo y de exhibicionismo-voyeurismo estan separadas, en “Pe-
gan a un nifio” aparecen de alguna forma articuladas, ya que como
dice Freud al referirse a la fase Il ésta “se aproxima nuevamente a
la primera”, “la persona propia ya no sale a la luz”, como ocurre en
la fase II, y “el paciente solo exterioriza: probablemente yo estoy
mirando”. O sea, en la fantasia, mirando a aquel que se ofrece a ser
pegado encuentra su satisfaccion.

Entonces cuando Freud afirma que a la fantasia de la fase I “se la
Ilamaria sadica, pero no debe olvidarse que el nifio fantaseador nunca
es el que pega” podriamos colegir que la satisfaccion del sujeto fan-
taseador es fundamentalmente voyerista, siendo el sadismo ejercido
por el del agente de la fantasia que deviene padre. En esta fase I, que
es a la que se aproxima de nuevo en la I11, de lo que se trata es de ver
cémo le pegan a un nifio, mientras que en la Il fase la satisfaccion

248 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

masoquista se realiza viéndose visto como le pegan, a él. Asi la sa-
tisfaccion de la fantasia | es méas voyerista que sadica y la de la Il
seria masoquista genuina, en donde el sujeto de la fantasia se ofrece
a la mirada de otro que es él mismo, como diria Freud, “ser mirado
por persona propia” (XIV, p. 125). Hay en todo este desarrollo una
desarticulacion de lo pasivo-activo y sus relaciones con el sadismo
masoquismo Yy el exhibicionismo-voyeurismo que implican al tra-
bajo de la fantasia mas alla del amor-odio como contenido de la
misma y que hacen a las diferencias entre las fases | y Il en lo ati-
nente a los pasajes de la voz activa, miro, a la pasiva, ser mirado. La
fase 111 muestra un nuevo movimiento, pues en la escenificacion ya
no se trata de mirar a otro ni de ser mirado por la propia persona sino
de ofrecerse a “ser mirado por persona ajena” (XIV, p. 125), el Otro
al que se ofrece la escena. Hay en esta dialéctica del pasaje de la voz
activa a la pasiva y a la reflexiva una gramatica que responde a un
orden pulsional que le dificultan a Freud seguir sosteniendo las dife-
rencias sexuales sobre la base de la actividad-pasividad y que lo lle-
varan a relativizarlas en relacion a un nuevo orden que llamara falico
en “La organizacion genital infantil” (1924).

Estos tiempos de la fantasia, que responden, no solo a los conte-
nidos de la misma sino fundamentalmente a una mudanza de las vo-
ces activas, pasivas y reflexiva (XIV, p. 123), implican un trabajo
sobre el desarrollo de la fantasia, trabajo que responde a las inter-
venciones de Freud sobre las diferentes formas en que se va presen-
tando como variaciones de una misma estructura, que se organiza en
relacidn a un agente, una accion y a un otro que de diferentes mane-
ras implican al sujeto del relato.

La subjetivacion como destino de la pulsion
El sujeto del relato presenta a la fantasia “pegan a un nifio” en un
tiempo impersonal, o sea donde no se evidencia el sujeto en la ora-

cion, o sea el sujeto esta ausente. Esta forma de presentacion, en la
que el verbo se expresa en tercera persona del plural, tiene una forma

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 249



Enrique Alba

sintagmatica de un decir que puede ser de cualquiera. Es en este decir
impersonal que se presenta el sujeto del inconsciente, como un sujeto
borrado en el dicho, por un decir que en realidad lo dice a él. El es
pasivo del dicho. Quien habla no se asume como sujeto del dicho, y
parte del trabajo analitico llevaré a que en la oracion se evidencie el
sujeto de la misma en primera persona: “yo odio”. Recién en el
“nifio que yo odio”, y después de un trabajo de andlisis, aparece cla-
ramente formulado e implicado como sujeto del dicho en una forma
activa. Es en este recorrido de la voz pasiva a la voz activa que se va
a operar ese movimiento por el cual “el nifio azotado a devenido
otro”, o sea que “el sujeto narcisista es permutado por identificacion
con otro yo, ajeno” (XIV, p. 127). Pero “el verbo en voz activa no se
muda a la voz pasiva, sino a una voz media reflexiva” nos dira Freud
(XIV, p. 123). Y no solo en ese devenir otro el sujeto ha devenido el
otro azotado, sino que ahora en una fase 1l se ofrecerd a un Otro en
una escena desfigurada.

Esta fase 111, que presenta la desfiguracion de la 1l, en tanto el
agente de la paliza ya no es el padre sino un “subrogante del padre”
y el azotado toma multiples formas hacen a la presencia del Otro del
lenguaje que presta a la escena las multiples articulaciones que posi-
bilita el desplazamiento (metonimia) y la condensacion (metéafora).
En tanto la fase 1l permanece como imposible de acceder a la cons-
ciencia, solo retornara de una manera desfigurada como una fase 111
en la que se subjetiviza el sujeto, ausente en la forma impersonal que
se presenta en la fase I. Quiza sea esta una manera de presentar el
problema de lo reprimido originario que se constituye como tal en el
retorno de lo reprimido, ya que de aquel nada se puede recordar y
solo se muestra desfigurado secundariamente, como en la fase Il1.

En esta fase Ill, la fantasia masoquista despierta en el sujeto del
relato, “una excitacion intensa, inequivocamente sexual”. La fanta-
sia deja de ser impersonal, como en la fase I, para comprometer sus-
tancialmente al sujeto en una escena efectiva y afectiva sexual en
tanto despierta su excitacion. No olvidemos que, a diferencia de ésta,
en la fase | el sujeto del relato vivia la incomodidad de una confesion
por mas que pudiera despertar su excitacion, o quiza a causa de ésta.

250 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

Podemos pensar que, si bien la fantasia en la fase 111, en cuanto a su
estructura “se aproxima de nuevo a la primera”, el sujeto del relato
es otro, ahora implicado subjetivamente. Ahora ante un “nuevo su-
jeto al que uno se muestra a fin de ser mirado por él”. Y este nuevo
sujeto no es sino el Otro ante el cual se muestra. En este punto vale
la pena retomar la diferencia que Lacan establece entre el otro del
narcisismo, el otro especular, y el Otro del lenguaje. Si el sujeto se
ha intercambiado por otro yo-ajeno ahora aparece desfigurado en
multiples variaciones en las que encuentra las formas de representa-
cion. Hay una disimetria logica entre el otro ajeno por el que el yo
se intercambia y este “nuevo sujeto al que uno se muestra” (XIV, p.
125). El primero es el constitutivo del yo del narcisismo; el segundo
es el Otro del discurso en relacion al cual el sujeto se realiza, en tanto
es en la relacion con el Otro del lenguaje donde se subjetiviza. Como
afirma el artista plastico Pablo Suarez: “soy subjetivo porque tengo
necesidad de representarme en la representacion”. Es claro entonces
que es necesario contar con la representacion para poder represen-
tarse, y esta representacion es constituyente de un orden simbolico
por el cual el sujeto se ha articulado en el intervalo que se constituye
en la vacilacion del “intercambio con otro ajeno” — lo que Lacan
Ilama la matriz simbdlica del estadio del espejo.

Sobre este punto, en cuanto a la “insercién de un nuevo sujeto”,
Jones hace aclaraciones sobre el texto de Freud (nota 18, p. 123,
tomo XI1V) para destacar que cuando Freud dice Subjekt parece de-
signar a la persona que desempefia el papel activo en la relacion, el
agente. Lacan sin embargo destaca que este nuevo sujeto “no es que
ya hubiera uno, a saber, el sujeto de la pulsion, sino que lo nuevo es
ver aparecer un sujeto”. (Seminario X1, p. 183). En ese sentido Jones
Ve a este nuevo sujeto, que no es objeto, como agente, agente de un
discurso sin entrever que en el caso el agente, como sujeto, esta de-
terminado en su relacion con el Otro de la palabra, o sea es un sujeto
sujetado al Otro. Volviendo a Suérez, el sujeto, en tanto se representa
en la representacion, es subjetivo por lo que es soportado en la re-
presentacion en que se representa. Que pueda estar mas o menos ve-
lado es otra cuestidn, y es por la que Suarez no es Velazquez. Si

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 2561



Enrique Alba

Veldzquez se insinta tangencialmente en el cuadro Las meninas,
Suarez se representa directamente y sin tapujos, a cuerpo entero, en
la representacion. Quiza por eso su obra es mas inquietante y vista
como mas disruptiva.

De estas tres fases de la fantasia, que en el decir del sujeto intento
articular con los tiempos de la pulsién que retoma Lacan en el cap.
XV del Seminario 11, y que se podrian corresponder con la mudanza
de la voz activa, pasiva y reflexiva en Freud, podriamos pensar que
el tiempo de la subjetivacion seria el mas determinante de la expe-
riencia clinica en tanto el sujeto se ve implicado subjetivamente en
la aparicién de un nuevo sujeto, inconsciente, en el que se constituye
alienado.

De esta forma el masoquismo estaria en los fundamentos del in-
consciente, siendo primario en la constitucion del sujeto como in-
consciente, tesis que recogera en “El problema econémico del ma-
soquismo” y que, en la propuesta de un masoquismo femenino,
“clase de masoquismo en el varon” desvinculard radicalmente al
mismo de los fundamentos de la diferenciacion sexual. Y de esta
forma queda relativizada esta problematica a un orden falico, que
determina y organiza las tendencias activas y pasivas como es desa-
rrollado en “La organizacion sexual infantil”.

Conclusién

“Pegan a un nifio” es un articulo pivot en las concepciones clini-
cas freudianas, que lo ubican como anticipandose al mas alla del
principio del placer en la propuesta de un masoquismo originario.
Este masoquismo que se revela en lo que llama la fase I, permanece
en los fundamentos de un sujeto inconsciente que se anticipa como
fase | en su indeterminacion y se revela como fase 11l en una desfi-
guracion que implica al retorno de lo reprimido. Las fases conside-
radas seran entonces propuestas, N0 como una sucesion sino como
una légica que articula los tiempos de la pulsion en su determinacion

262 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

subjetivante. Siendo este el fundamento de todo sujeto, debera re-
nunciar a la busqueda de las diferencias sexuales dentro del campo
de los destinos de la pulsién para implicarlos en la constitucion del
sujeto en relacién al falo y la castracion mas alla de lo activo pasivo.
Este camino serd allanado, a partir de 1923, por las relaciones con el
complejo de castracion y la identificacion, donde los destinos de la
pulsidn se realizan como una problemaética del sujeto en su relacién
con el Otro.

Resumen: El trabajo es una reflexion sobre “Pegan a un nifio” a los 100 afios de
su publicacién. La misma se realiza a partir del lugar que este trabajo presenta
dentro del corpus freudiano y algunas reflexiones actuales, que en particular toman
algunos caminos abiertos por Jaques Lacan. Se centra en una perspectiva clinica
considerando las fases de la fantasia como diferentes formas de un dicho partiendo,
como lo formula Freud en su articulo, que la fantasia, en principio se dice. Estas
tres fases, que no necesariamente responden a una sucesion cronoldgica, articulan
tres tiempos, que se corresponden con las voces activas, pasiva y refleja, tal cual
lo distingue Freud, al ordenar los destinos de la pulsién en la transformacion en lo
contrario y la vuelta sobre si mismo. En esta perspectiva el trabajo intentara arti-
cular estos destinos con lo que J. Lacan concibe como los tiempos de la pulsion,
que concluye en un tercero con la aparicién de un nuevo sujeto.

Descriptores: Fantasia, Pulsion, Masoquismo, Vuelta contra si mismo.

“A Child is Being Beaten”, 100 Years

Abstract: The work is a reflection on "A Child is Being Beaten" 100 years after
its publication. The same is done from the place that this work presents within the
Freudian corpus and some current reflections, which in particular take some paths
opened by Jaques Lacan. It focuses on a clinical perspective, considering the
phases of fantasy as different forms of a saying starting, as Freud formulates in his

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 2683



Enrique Alba

article, that fantasy, in principle, is said. These three phases, which do not neces-
sarily respond to a chronological sequence, articulate three times, which corre-
spond to the active, passive and reflexive voices, as Freud distinguishes it, by or-
dering the destinies of the drive in the transformation to the contrary and the turn
on itself. In this perspective, the work will try to articulate these destinies with
what J. Lacan conceives as the times of the drive, which concludes in a third with
the appearance of a new subject.

Descriptors: Fantasy, Pulse, Masochism, Turned against onself.

“Bate-se numa crian¢a”, 100 Anos

Resumo: O trabalho é uma reflexdo sobre " Bate-se numa crianca "' 100 anos ap6s
sua publicacdo. O mesmo se faz a partir do lugar que este trabalho apresenta dentro
do corpus freudiano e algumas reflexdes atuais, que, em particular, tomam alguns
caminhos abertos por Jaques Lacan. Ele se concentra em uma perspectiva clinica,
considerando as fases da fantasia como diferentes formas de um ditado que co-
mega, como Freud formula em seu artigo, que a fantasia, em principio, ¢ dita. Estas
trés fases, que ndo reflete necessariamente uma sucessao cronoldgica, articulada
por trés vezes, correspondente ao ativo, passivo e reflete vozes tal que distingue
Freud, classificar destinos da unidade na transformacé&o de outra forma e ligue-se.
Nesta perspectiva, o trabalho tentara articular esses destinos com o que J. Lacan
concebe como os tempos da pulsdo, que conclui em um terceiro com o surgimento
de um novo sujeito.

Descritores: Fantasia, Pulsdo, Masoquismo, Volta contra si mesmo.

Enrique Alba: Médico (Universidad Nacional de Rosario, Argentina). Especia-
lista en Psiquiatria. Psicoanalista. Analista Didacta de la Asociacion Psicoanalitica
de Buenos Aires (IPA). Director de Andlisis Didactico y Supervision de APdeBA.

Referencias

Freud, S. — las referencias de tomo y pagina corresponden a Obras completas,
Amorrortu editores., Buenos Aires, 1986.
1900. La interpretacion de los suefios.
1911. Formulaciones sobre los dos principios del acaecer psiquico.
1915. Pulsiones y destinos de pulsion.

264 Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255



3

egan a un nino”, 100 Arios

1918. De la historia de una neurosis infantil.
1919. Nuevos caminos de la terapia Psicoanalitica.
1919. Pegan a un nifio.
1919. Lo ominoso.
1920. Maés alla del principio del placer.
1921. Psicologia de las masas y analisis del yo.
1923. El yo y el ello.
1923. La organizacion sexual infantil.
1924. El problema econémico del masoquismo.
1937. Moisés y la religion monoteista.
Lacan, J. (1949). El estadio del espejo como formador de la funcién del yo. Escri-
tos, Siglo XXI Editores, Buenos Aires, 1988
1956-1957. Seminario 4, La relacién de objeto. Ediciones Paidos,
Buenos Aires 1994,
1964. Seminario 11, Los cuatro principios fundamentales del psi-
coanalisis. Barral Editores, Espafia, 1977
Sacher-Masoch. (1870). La venus de las pieles. Editorial Tusquets. Buenos Aires,
1999
Suérez, P. (2019). Retrospectiva, Malba, Caba.

Psicoandlisis - Vol. XLI - n. 1y 2 - 2019 - pp. 239-255 266






