Revista de Libros

El psicoanalista y la verdad.
Uso clinico del sentido de
verdad en la practica del

psicoandlisis y de las
psicoterapias en general.
Jaime M. Lutenberg
Ed. PubliKar, Buenos Aires,
1998

El libro de Jaime Lutenberg E/
psicoanalistaylaverdad. Uso cli-
nico del sentido de verdad en la
prdctica del psicoandlisis y de la
psicoterapia en general, tiene una
peculiaridad especial: su lectura
suscita una especial sensacion de
libertad, movimiento y apertura
dado por el constante transitar
entre las teorias psicoanaliticas,
la filosofia, las reflexiones perso-
nales y la transcripcion de expe-
riencias clinicas que tienen su
correlato en el sentido de apertura
a lo desconocido que es el eje
filosofico-conceptual que recorre
el libro.

A modo de la teoria de los
fractales voy a tomar para comen-
tar ahora el primer capitulo del
libro y su final, ya que su conteni-
do es un permanente desarrollo y
entrelazamiento de los conceptos
incluidos en ellos.

El primer capitulo se titula
“Perspectiva filosofica de la ver-

Psicoanalisis APdeBA - Vol. XX - N°2 - 1998

dad” y esta subdividido en varios
acapites.

El primero versa sobre la “Ver-
dad Filosofica y el Psicoanalista™.

El autor rastrea los origenes
presocraticos del concepto a tra-
vés de Heraclito y Parménides y
sus respectivas y opuestas visio-
nes de la naturaleza del ser o ente.

La concepcion del constante
cambio en el primero, frente a la
de inmutabilidad en el segundo
hace que Lutenberg se pregunte:
,qué es lo que el psicoanalista tie-
ne como punto de vista para con-
siderar a su analizando? Aquello
que ve que ES o lo que nunca fue
y le resultdé invisible siempre,
disyuntiva preflada de importan-
tes resonancias y consecuencias
en la practica y ética del analista
asi como en su vinculo interno
con el conocimiento.

Para aprehender las diversas
acepciones del concepto de ver-
dad, piensa que para un psicoana-
lista le es mas util reconstruir la
evolucion del concepto en la filo-
sofia a través del tiempo que con-
siderar los diversos criterios vi-
gentes.

Asi llega al concepto de ver-
dad ligado al ser no como cosa en
si, sino como despliegue, dialécti-
co en el caso de Hegel o hacia el
devenir o el futuro en caso de

453



MARIA I.SIQUIER

Heidegger, relacionandolo con la
dinamica propia del diversificarse
de la mente de un sujeto a través
del proceso del vinculo transfe-
rencial en el encuadre analitico.

El segundo punto se titula “La
verdad divina y la verdad cientifi-
ca”.

A través de la evolucion del
hombre, rastrea los mitos y las
religiones primitivas como forma
de control de la naturaleza, la vida,
la procreacion y la muerte adjudi-
cando finalmente el conocimiento
y la consiguiente verdad sobre los
acontecimientos del mundo a los
dioses, estableciendo de esa for-
ma el principio de causalidad con
ellos como referentes.

Con el establecimiento de las
religiones monoteistas se centra-
liza en ellas el conocimiento posi-
ble, junto a los criterios de verdad
que emanan exclusivamente de la
deidad y sus testimonios sagra-
dos.

En un ameno recorrido sobre
los cambios cruciales entre los si-
glos XV y XVII que incluyen des-
de el descubrimiento de América
hasta la revolucion copernicana,
analiza el poderoso control gno-
seoldgico, econémico y politico
ejercido por la institucion religio-
sa.

Arriba a lo que considera la
revolucion epistemologica encar-
nada en Galileo, quien reivindica
la verdad cientifica fruto de la ac-
tividad de los hombres, basada en

la observacion, la investigacion y
elrazonamiento matematico. Tam-
bién establece la conjetura y la
posibilidad de error como intrin-
seco a la indagacion y actividad
cientifica, apartandose de la
omniciencia divina como Unica via
de acceso al conocimiento y su
verdad.

El tercer punto se refiere al
concepto clasico de verdad, la ver-
dad proposicional que desde
Aristoteles en adelante se define
como la correspondencia entre el
juicio y las cosas, la concordan-
cia.

Luego de referirse al sentido
que el vocablo tenia para el griego
antiguo —dejar ver algo que estaba
oculto—, considera que este senti-
do de mostrar lo oculto se develay
es funcion del lenguaje.

Lo resume siguiendo a Hei-
degger como 1) el lenguaje de la
verdad es la proposicion (el jui-
cio). 2) La esencia de la verdad
radica en la concordancia del jui-
cio con el objeto. 3) Aristoteles es
quien refirié la verdad al juicio
como su lugar de origen, asi como
quien puso en marcha la defini-
cion de verdad como concordan-
cia.

Como en todo el capitulo y en
toda la obra, Lutenberg persigue
como objetivo entrelazar el desa-
rrollo de las tesis filoséficas con
la teoria y la practica del psicoa-
nalisis.

Nos dice que el sentido del len-

454



EL PSICOANALISTA Y LA VERDAD (J. M. LUTENBERG)

guaje para el psicoanalista difiere
del sentido que le otorga el fildso-
fo y el lingliista. Es que primero a
través de la asociacion libre com-
pletada luego con la considera-
cion del dialogo psicoanalitico
como sede de lo empirico en psi-
coanalisis, este didlogo se consti-
tuye en el foco de todo conoci-
miento y consecuente verdad.

El psicoanalisis se ocupa de
las emociones humanas y su desti-
no en el sujeto y su entorno. El
método y la técnica analitica ha-
cen posibles que a través del inter-
cambio de la pareja analitica, las
emociones adquieran su presencia
factica dentro del vinculo.

Esta concepcidn recorre toda
la obra y la expresa de este modo:
la verdad psicoanalitica no esta en
el lenguaje que la describe y des-
cubre, sino en el propio vinculo
en el sentido mas amplio del tér-
mino.

Concluye que la verdad propo-
sicional emergente del lenguaje
hablado es so6lo un carril por don-
de se puede expresar el nucleo
central de la preocupacion psicoa-
nalitica, la pulsion.

Recorre las dos teorias topicas
freudianas con sus progresivas
complejidades, concluyendo que
el yo, hundiéndose en el ello y
expresado en el preconciente y la
conciencia, no solo responde a
varios amos, sino que posibilita la
creacion, tendiendo un puente en-
tre historia y futuro.

Sugiere que la interpretacion
del analistano s6lo implica la ver-
dad proposicional sino una alu-
sion a la pulsion que incluye una
dimension artistica, en donde se-
gun el autor se entrelazan las
premisas de la ciencia y el arte.

Quiero citar aca a Wagensberg
que explicita conceptos parecidos
cuando trata del conocimiento de
sistemas complejos y dice: “con-
sidero el arte como una forma de
conocimiento basado en el princi-
pio de comunicabilidad de com-
plejidades no necesariamente
inteligibles”. Este autor considera
que las tres formas de conocimien-
to en sistemas de complejidad cre-
ciente son en este orden, la cien-
cia, el arte y la verdad revelada, y
describe los principios que las
guian.

“Verdad humana: ontica y
ontoldgica”: en este apartado Lu-
tenberg se ocupa de las caracteris-
ticas especificas de lo humano.
Comparael “dasein” de Heidegger
con el “ello” de Freud y postula
que el pasaje de la primera a la
segunda topica es un cambio teo-
rico revolucionario; el concepto
de inconciente de la primera topi-
ca implica un universo de conte-
nidos mucho mas restringido que
el concepto de “cllo” ya que en
esta primera concepcion se limita
el universo de lo deseable por el
sujeto a las representaciones in-
conscientes cristalizadas en el cur-
so de su historia infantil.

455



MARIA I. SIQUIER

El concepto de ello nos abre un
universo en el cual figura ademas
del espectro de los deseos infanti-
les no satisfechos, aquello que
nunca ha sido: la potencialidad
humana que no se desarroll6 hasta
ese momento en la historia de ese
sujeto. A su entender, a partir de
ese cambio de enfoque fueron re-
definidas las cualidades totales de
la transferencia en particular y de
la repeticion en general. El esla-
bon final para este enfoque es el
concepto bioniano de infinito O.

Reformula conceptos psicoa-
naliticos clasicos de la serie con-
tenido-defensa o latente-manifies-
to en el lenguaje de Heidegger,
encontrando dos niveles de ver-
dad: uno d6ntico y otro ontoldgico;
en el primero ubica las descrip-
ciones psicopatologicas, las de-
fensas, y en el segundo las emo-
ciones basicas.

Visto el componente estético
involucrado en la interpretacion,
el conocimiento y el acceso a la
verdad, considera el profundo
compromiso ético que se desplie-
ga en el nivel ontolégico.

Tal vez podemos ver con
Habermas esta descripcion como
la razoén practica y la accion co-
municativa en el sentido filosofi-
co, que incluye el discurso de la
racionalidad, la emociodn, el acto
estético y el ético.

El libro tiene un desarrollo por
momentos desconcertante, tal vez
por los subitos giros de niveles en

los temas tratados, pero siempre
impregnado de un interés y origi-
nalidad que hacen su lectura
sostenidamente cautivante.

Especialmente porque el autor
se apoya en el pensamiento de al-
gunos filésofos y epistemdlogos,
utilizando sus modelos de pensa-
miento para desde esas perspecti-
vas considerar sistematicamente
la teoriay la practica psicoanaliti-
cas.

Sus desarrollos se basan en lo
fundamental en Freud, Liberman
y Bion a quienes revisa exhausti-
vamente, aunque hace referencias
a aspectos parciales de las teorias
de otros numerosos autores.

Podemos pensar que sus maes-
tros vivenciales fueron E. Pichon
Riviere y D. Liberman y sus refe-
rentes tedricos principales Freud
y esencialmente Bion, con la in-
soslayable escala en M. Klein.

Este libro es la expresion de un
psicoanalista empefiado en re-
flexionar y re-pensar la teoria y la
clinicadel psicoanalisis, mas exac-
tamente sobre su propia experien-
cia y elaboracion en esos dos am-
bitos.

En el penutltimo capitulo des-
pliega las doce proposiciones de
Popper para una nueva ética pro-
fesional, basadas en la idea de to-
lerancia y honestidad intelectual.

Consigue un milagro al recu-
perar de este autor un sentido nue-
Vo, quien en ese mismo texto en su
dialogo con Kreuzer declara su

456



EL PSICOANALISTA Y LA VERDAD (J. M. LUTENBERG)

rechazo y desautorizacion total al
psicoanalisis.

Aplicay dialoga con esas reco-
mendaciones desde los sucesos de
la sesion psicoanalitica, integran-
do la teoria, la técnica y los ha-
llazgos de la experiencia clinica.

Es éste un libro poco conven-
cional en su estructura. Propone
un camino al pensamiento del lec-
tor que se bifurca y expande. Es

como un inesperado caleidoscopio
que contiene en si mismo la tesis
del autor, el conocimiento desple-
gado al infinito, con la edicion de
nuevas experiencias del presente
hacia el futuro, lado a lado con las
reediciones historicas.

Es todo, espero se inquieten y
disfruten con su lectura como lo
he hecho yo.

Maria Isabel Siquier

457



