
743

ECO Y NARCISO

Psicoanálisis APdeBA - Vol. XXII - Nº 3 - 2000

Perseguido por Eco,
Narciso llega al 2000

Adela Costas Antola

“El sujeto posmoderno, si busca en su interior
alguna certeza primera, no encuentra la seguridad
del cogito cartesiano, sino las intermitencias del
corazón proustiano, los relatos de los media, las
mitologías evidenciadas por el psicoanálisis.”

G. Vattimo

Acerca del ineludible malestar en la cultura ya nos habló Freud
hace casi 70 años. Partiendo de ello, quisiera explorar algunas
características de nuestro malestar actual, sin perder de vista que
carecemos de la necesaria perspectiva histórica para sopesar las
consecuencias de las brutales transformaciones producidas en los
últimos años del presente siglo. Ser contemporáneo implica vivir
este tiempo casi a ciegas, con una capacidad muy limitada de
aprehender lo actual; de allí que algunos historiadores como Ariès
postulan que cierto extrañamiento es necesario para que tal apre-
hensión sea posible. Me resulta llamativo que al evaluar determi-
nados campos del quehacer humano como el de las tecnociencias,
por ejemplo, el resultado sea marcadamente positivo. En cambio,
cuando se trata del hombre y la cultura, es, en general, negativo;
aquí se incluye al psicoanálisis cuya muerte a veces se presagia. En
función del progreso, algunos proponen subir al análisis al magní-
fico tren del desarrollo de las ciencias. Sin embargo, debemos
tener presente que aquél pertenece al universo de lo disruptivo y no
puede ser jamás asimilado por el “establishment” a riesgo de
firmar su certificado de defunción. Por otro lado, es conveniente
recordar que, dada la estructura del sujeto fundada en la falta, la
añoranza por el objeto míticamente perdido –nunca poseído– tiñe



744

ADELA COSTAS ANTOLA

de nostalgia nuestras percepciones cuando se trata de medir y
valorar lo que tenemos en relación con lo que alguna vez tuvimos.
De allí que podamos considerar a la popular frase: “Todo tiempo
pasado fue mejor” como una trampa que condiciona fuertemente
nuestra apreciación.

“Era de Narciso, cultura light, sociedad hedonista, indiferen-
cia total, individualismo a ultranza, generación del zapping, era
del vacío, caída de los valores e ideales” son algunos modos de
describir los fenómenos de este fin de siglo. Nuestra sociedad
actual es definida como “la sociedad de los mass media”, “de la
comunicación generalizada”.1 La influencia de los medios ha sido
determinante para colocar a la imagen en el privilegiado lugar que
ocupa hoy. En este trabajo me propongo indagar las características
del Narciso que llega al fin del milenio desde el punto de vista
psicoanalítico, tomando algunos datos históricos, en un intento por
determinar los elementos que han contribuido a ello. Para sondear
hacia donde vamos necesitamos saber de donde venimos; empren-
damos entonces el camino a Grecia.

EL ENCUENTRO CON LA IMAGEN

Según el relato mítico, cuando Liríope, ninfa de las fuentes,
pregunta a Tiresias si su bello hijo Narciso llegaría a viejo, el vate
responde: “Si no se conociere”. Este vaticinio puede entenderse
como una advertencia acerca del peligro de quedar capturado en la
propia imagen, rechazando el amor ofrecido por Eco y otros
muchos jóvenes de quienes Narciso huía. Ovidio nos cuenta en
Metamorfosis (1996) que uno de los despechados amantes lanzó al
cielo una maldición: “Así ame él, ojalá; así no consiga al objeto de
sus deseos.” (p.130) Temis escucha y concede. En su huida Narci-
so llega a un lugar del bosque nunca hollado por presencia alguna
y se inclina a beber de la hermosa fuente, quedando prendado de
una imagen a quien implora su amor. Al reconocerla suya, clama
con desesperación: “Lo que ansío está en mi; la riqueza me ha

1 Tal vez sea más acertado decir “de la información generalizada”, ya que “comunicación”
proviene del latín “comunicare”: “compartir, tener comunicaciones con alguien”, apunta a
un intercambio, un ida y vuelta. En tanto que “informar” guarda relación con “dar forma,
formar en el ánimo, describir”.



745

ECO Y NARCISO

hecho pobre. ¡Ojalá pudiera separarme de mi cuerpo! Deseo
inaudito en un enamorado, quisiera que lo que amo estuviera
lejos.” (p.132)

Román Gubern (1996), al considerar el estatuto ontológico de
la imagen, señala que la misma “puede ser entendida como repre-
sentación (de una ausencia), o bien como presentificación o puesta
en escena de una existencia (que es lo propio de la idolatría y de las
artes mágicas). En el primer caso nos hallamos ante una presencia
simbólica de una ausencia y en el segundo ante una presencia vital
real.” (p. 61) Confundido en tal “presentificación” al no poder
tomar a la imagen como representación de una ausencia, Narciso
llega a fundirse en la imagen y desaparece.

A esta altura podemos retomar la pregunta que se hiciera Freud
(1914) en “Introducción al Narcisismo”: “¿En razón de qué se ve
compelida la vida anímica a traspasar los límites del narcisismo
y poner la libido sobre objetos?” Y así responde: “Un fuerte
egoísmo preserva de enfermar, pero al final uno tiene que empezar
a amar para no caer enfermo, y por fuerza enfermará si a conse-
cuencia de una frustración no puede amar.” (p. 82) Tiresias dice
aún más: presagia la muerte en el caso de que la libido no pueda
apartarse de sí y dirigirse a los objetos. A simple vista, la formu-
lación “la riqueza me ha hecho pobre” resulta paradojal y de
difícil interpretación si no recurrimos al concepto de “sentimiento
oceánico”.2 Recordemos que su madre es ninfa de las fuentes. Allí
donde se borra todo límite, donde no hay barrera que separe de la
fuente inagotable, allí el sujeto desaparece. El exilio que Narciso
no puede emprender supone la pérdida imprescindible que hace a
la constitución del sujeto, constitución de ese interior que resultará
extraño por siempre.

Freud (1914) propone tres caminos para rastrear las vicisitudes
del narcisismo; me interesa destacar que dos de ellos involucran al
cuerpo –la enfermedad y la hipocondría– y el tercero es el de la
vida amorosa. Posteriormente, en “El malestar en la cultura”
(1930[1929]), se refiere nuevamente a ellos de la siguiente mane-
ra: “Desde tres lados amenaza el sufrimiento; desde el cuerpo
propio, que, destinado a la ruina y la disolución, no puede prescin-
dir del dolor y la angustia como señales de alarma; desde el mundo

2. La Dra. Norma Slepoy me recordó la posibilidad de pensar el “sentimiento oceánico” en
relación con el narcisismo.



746

ADELA COSTAS ANTOLA

exterior, que puede abatir sus furias sobre nosotros con fuerzas
hiperpotentes, despiadadas, destructivas; por fin, desde los víncu-
los con otros seres humanos. Al padecer que viene de esta fuente
lo sentimos tal vez más doloroso que a cualquier otro...” (p. 76).
En el relato mítico juegan precisamente los dos elementos más
importantes enunciados por Freud como origen de nuestro males-
tar: el cuerpo y su imagen, y el vínculo con los otros del cual
Narciso huye; en tales elementos me basaré para el desarrollo de
mis ideas.

NARCISO ENTRE NOSOTROS

¿Por qué se propone a Narciso como la figura mítica represen-
tante de nuestro tiempo?

Reiteradamente leemos críticas al tan difundido culto al cuerpo
en nuestra sociedad actual. Creo importante establecer una dife-
rencia entre el cuerpo incognoscible desde donde amenaza la
angustia, de la imagen que enamora a Narciso, imagen que es
tomada como “la presentificación de una existencia” por la impo-
sibilidad de “separarse de su cuerpo”, de darlo por perdido al sufrir
la constitución de lo incognoscible. ¿Es apropiado hablar de un
cambio en la relación del sujeto con su imagen? Ferrater Mora así
lo cree cuando afirma que “el interés por “el cuerpo” en tanto “mi
cuerpo” se ha abierto paso especialmente en la época contempo-
ránea  (1982, p. 690). Anteriormente la atención y dedicación se
habían centrado en “el cuerpo humano” como materia orgánica, en
contraposición con la noción de alma. A continuación incluyo
algunos elementos que permiten inferir una variación en la con-
cepción imaginaria del cuerpo a lo largo de los años entre el siglo
pasado y el presente.

Así como la contemporaneidad nos vuelve miopes para valorar
el presente, la cotidianeidad limita nuestra capacidad de determi-
nar la importancia de ciertos elementos aparentemente insignifi-
cantes en nuestra sociedad. A un niño le resulta impensable la
ausencia del televisor como a nosotros los adultos, la de ciertos
elementos que forman parte de nuestra vida cotidiana, tal como el
espejo que se difundió recién a finales del siglo pasado y sólo entre
las clases privilegiadas; mientras en las aldeas europeas única-
mente el barbero disponía de uno pequeño. A esto se sumó la



747

ECO Y NARCISO

popularización del retrato, hasta entonces prerrogativa de la noble-
za y la aristocracia, y, por sobre todo, la aparición y gran difusión
de la fotografía.

Nos está permitido suponer entonces que el encuentro con la
imagen como la concebimos actualmente era prácticamente impo-
sible. Hay otras peculiaridades a tener en cuenta. En la sociedad
victoriana pesaba sobre las jóvenes la prohibición de contemplarse
desnudas, para impedirlo se usaban polvos especiales que entur-
biaban el agua o debían bañarse vestidas. Los espejos estaban
limitados a los burdeles; mucho después se incluyó en las puertas
de los roperos. Otro elemento que converge en este mismo sentido
es la cama individual. A partir de la gran epidemia de cólera en la
Europa de 1832, los médicos notan lo nocivo del lecho colectivo y
de la promiscuidad y empiezan a combatirlos. Las consecuencias
de la transformación de estas costumbres resultan muy llamativas
para nosotros. Corbin y Perrot en Historia de la vida privada
(1991) lo ilustran muy apropiadamente: “La nueva soledad del
lecho individual conforta el sentimiento de la persona, favorece su
autonomía; facilita el despliegue del monólogo interior; las moda-
lidades de la plegaria, las formas de la ensoñación, las condiciones
del sueño y del despertar, el desenvolvimiento del soñar, o de las
pesadillas, todo ello experimenta un vuelco. Al tiempo que se
atenúa el calor del contacto fraternal se desarrolla en los niños la
exigencia de la muñeca o de la mano materna que da tranquilidad.
Pero los médicos deploran una cosa: el placer solitario sale
favorecido.” (p. 142) Para evitarlo se ejercía un control riguroso
sobre los jóvenes; la masturbación era algo impensable en la
mujer, mientras el hombre lo guardaba en el más absoluto secreto,
sufriendo mayor condena que el coito.

En estos pequeños detalles de la vida cotidiana se aprecia cómo
ha ido variando la concepción del cuerpo, dando paso al regodeo
íntimo con la propia imagen. Otro elemento concurrente: el gran
crecimiento urbano que lleva a perderse en el anonimato, desenca-
denando dos fenómenos: a nivel del estado, las autoridades nece-
sitan identificar y controlar a las personas debido a que el control
espontáneo impuesto por el reconocimiento social fue desapare-
ciendo; los documentos de identidad se hacen imprescindibles. A
nivel del individuo, dada las características que fue adquiriendo la
vida urbana, la presencia de un otro semejante se ha vuelto cada
vez más escasa e inestable. Se implementan distintas maniobras



748

ADELA COSTAS ANTOLA

para suplir la ausencia; las mismas se ejercen preponderantemente
sobre la apariencia a través de la moda y la cirugía plástica y el
“marquismo” provee una ilusoria pertenencia a una prestigiosa
familia multinacional, tal como lo promociona una reconocida
tarjeta: “pertenecer tiene sus privilegios”.

En el caso de los niños, no caben dudas de que están cada vez
más acompañados por imágenes de la pantalla chica que por
personas, imágenes a ritmo de zapping. En la clínica me ha llamado
la atención que muchos niños personifican indistintamente cual-
quiera de los personajes de las series televisivas, sin privilegiar
especialmente a ninguno; podríamos decir que alternan en un
zapping identificatorio interminable, ya que la nueva serie provee-
rá de nuevos personajes que, a su vez, morirán rápidamente des-
pués de una vida efímera para ser sustituidos por otros. La inesta-
bilidad de la presencia, tanto en el orden virtual como de un otro
semejante, tendrá seguramente consecuencias trascendentales, ya
que la permanencia es imprescindible para que la investidura
libidinal sea posible, no sólo en tanto un otro que libidinice al niño
sino también objetos estables que puedan, a su vez, ser investidos
por él.

La distancia adulto-niño crece en relación directa con los
avances tecnológicos, se abren caminos divergentes especialmen-
te trazados para cada uno. A modo de ejemplo traigo el fenómeno
de los juguetes que han dejado de ser “enseres de culto del adulto”
(p. 91) –como dice Walter Benjamin (1928)– para convertirse en
bienes de consumo determinados por las series televisivas infan-
tiles, desconocidos para la mayoría de los padres; la rápida susti-
tución no nos permite siquiera aprender a nombrarlos. Se produce
entonces otro universo no compartido entre grandes y pequeños,
repitiéndose el mismo fenómeno que con los cuentos, de los cuales
inicialmente disfrutaban ambos. Esta suerte de “especialización”
parece llevar hacia una marginación de lo diferente. Por un lado,
Vattimo (1989) postula la existencia de “mundos múltiples” carac-
terizados por la convivencia con lo diverso; mientras por otro,
surgen movimientos que crean mundos estancos. A nivel de nues-
tra experiencia más directa, mantenemos los geriátricos para los
ancianos por un lado, y las guarderías y colonias de vacaciones
para los niños, por otro.



749

ECO Y NARCISO

LA TRAMPA DE LA MIRADA

“...lo que no es posible tocar, sea lícito mirar...”

Esta cita de Ovidio adquiere plena vigencia dada la actual
preponderancia de la imagen. El éxito del mundo virtual se asienta
en su capacidad de crear un universo donde desaparecen o se
atenúan las tres fuentes de nuestro malestar en la cultura: por un
lado, el inquietante mundo externo es ilusoriamente controlado
por la manipulación de la imagen; por otro, se sustituye el vínculo
con otros seres humanos por personajes que no demandan cosa
alguna y a quienes podemos hacer desaparecer y vuelta a aparecer
según nuestro antojo; y por último, el contacto angustioso con uno
mismo se adormece bajo los efectos del poderoso anestésico
visual. Algunos practicantes de la “conciencia expandida” me-
diante drogas psicodélicas han visto en la realidad virtual una
posibilidad de expandir sus experiencias alucinógenas a través de
esta creación tecnológica que ofrece un mundo sustituto. De hecho
ya se ha empezado a hablar de los adictos a la virtualidad.

Actualmente, el ocuparse del cuerpo pasa predominantemente
por dietas y cirugías plásticas, combatiendo como Quijotes contra
“la ruina y la disolución” a las que el mismo está destinado.
Mientras nos ocupamos con ahínco de la apariencia, logramos un
beneficio adicional: relativizar los efectos de la tercera y más
importante fuente de sufrimiento citada por Freud, el vínculo con
el otro del cual Narciso huye, para terminar como lo describe Nasio
(1996): “Miramos, somos mirados y terminamos mirando hacia
nosotros mismos, miramos nuestro ombligo. La trampa está en que
cuando miramos nuestro ombligo nos tornamos mirada, lo que
quiere decir que mirarse es equivalente a ser mirada” (p. 64), tal
como Narciso que se diluye en ese mirarse mientras su cuerpo
desaparece, emergiendo en su lugar el narciso, destinado a ser
admirado de ahí en más. Este pasaje de lo activo a lo pasivo, de
mirar a ser mirado, de cortejar a cortejado, de amante a amado,
parece darle la razón a Freud (1905) cuando afirma en “Tres
ensayos de una teoría sexual” que los antiguos griegos privilegia-
ban la pulsión mientras nosotros, al objeto.

Se critica insistentemente el individualismo característico de
nuestra sociedad; aludiendo con ello a una búsqueda de la mayor
independencia posible del otro, a través de la permanente explora-



750

ADELA COSTAS ANTOLA

ción de la propia autosatisfacción. Las relaciones cambiantes y
efímeras parecen responder a este orden de cosas. “...cuando
estamos en poder del otro corremos un gran riesgo” (Lacan, 1959,
p. 89); por ello huimos de Eco y llegamos a la fuente donde amante
y amado, cortejado y cortejador coinciden. Borges (1972) plantea
esta huida en una de sus más bellas poesías sobre el amor (p. 485):

“Es el amor. Tendré que ocultarme o que huir.
Crecen los muros de su cárcel, como en un sueño atroz.
..............................................
Ya los ejércitos me cercan, las hordas.
(Esta habitación es irreal; ella no la ha visto)
El nombre de una mujer me delata.
Me duele una mujer en todo el cuerpo.

¡Cuánta diferencia con el amor cortés!.

TROPIEZOS EN LA HUIDA

¿Qué está pasando con la constitución del ideal necesario para
emprender el alejamiento de la fuente que en su riqueza nos hace
pobres; es decir, el distanciamiento del narcisismo primario?

Freud sostiene que en el “adulto normal” el amor de sí mismo
que en un principio se dirigiera al “yo real”, va a recaer posterior-
mente en el “yo ideal”, como depositario de “todas las perfeccio-
nes valiosas”. Los ideales son impuestos por la cultura, e indispen-
sables para la estructuración del sujeto, aunque se hallen profun-
damente cuestionados. La tan mentada caída de los valores e
ideales lleva a muchos a afirmar que se ha producido un verdadero
vaciamiento del lugar del ideal, y se tiende a rellenar con elemen-
tos poco consistentes, tal como lo plantea Lipovetsky (1983) en La
era del vacío: “Aparece un nuevo estadio del individualismo: el
narcisismo designa el surgimiento de un perfil inédito del indivi-
duo ... y se extiende a un individualismo puro, desprovisto de los
últimos valores sociales y morales...; emancipada de cualquier
marco trascendental, la propia esfera privada cambia de sentido,
expuesta como está únicamente a los deseos cambiantes de los
individuos.” (p. 49) Gianni Vattimo (1989), preocupado especial-
mente por auscultar nuestro tiempo, coincide con la idea de la



751

ECO Y NARCISO

caída de los valores pero no acuerda con la noción de pérdida
absoluta de los mismos; plantea en cambio la noción de pérdida de
la universalidad absoluta. Este pensador italiano destaca la impor-
tancia de los medios de comunicación en la construcción de una
“sociedad múltiple” en la que tienen cabida las distintas visiones
del mundo. La noción de historia sostenida por la modernidad,
como un quehacer progresivo que apunta a una única versión
verdadera, y la de los ideales universales, que pretendían dirigir la
humanidad toda hacia un solo fin válido, se han derrumbado. Este
cambio permite la inclusión de la diversidad cuya existencia
previa no podemos negar; la misma era aceptada a condición de
bregar por su desaparición a través de su asimilación en una única
posición válida como producto de una síntesis. Esta unidad utópica
propuesta por los grandes relatos termina estallando y deja al
sujeto sin la referencia sólida de antaño para la conformación del
Ideal del Yo. El “deber-ser” ha dejado de constituir un mandato
claro para convertirse en algo confuso y caótico. Junto con ello la
diversidad adquiere carta de ciudadanía y nadie, salvo los fanáti-
cos, pretenden su marginación. Ante la incertidumbre generada
por la ausencia de verdades absolutas, crece la búsqueda de algo
firme y sólido a lo cual aferrarse; allí –inevitablemente– tienta la
apacible calma de la fuente... Vattimo sostiene que “Vivir en este
mundo múltiple significa experimentar la libertad como oscilación
continua entre la pertenencia y el extrañamiento. ... nos fatiga
concebir esa oscilación como libertad; la nostalgia de los horizon-
tes cerrados, intimidantes y sosegantes a la vez, sigue aún afincada
en nosotros, como individuos y como sociedad.” (p. 87)

Una interpretación posible sobre el lugar de privilegio que
ocupa Narciso hoy, nos lleva a formular la hipótesis de que el Yo
Ideal ha pasado a ocupar gran parte de la aspiración de perfección,
quedando ésta ligada a la imagen como obturadora de la ausencia;
antes que al Ideal del Yo como marca de lo simbólico. El cambio
en la concepción del cuerpo resulta aquí fundamental para enten-
der el grado de valorización alcanzado por el mismo, dando paso
a un culto abierto y desembozado. Mientras Platón en el Fedón
(1982) concebía al cuerpo como sepulcro del alma, el cristianismo
lo ha tomado como guarida del pecado, llegando incluso a estable-
cerse una equivalencia entre pecado y cuerpo: la flagelación de la
carne en castigo por los pecados. Notable pasaje, de la denigración
a la adoración, dos caras de la misma moneda. Es interesante



752

ADELA COSTAS ANTOLA

destacar que la Iglesia ha mantenido a lo largo de su historia una
batalla entre dos posturas contrapuestas en relación con las imáge-
nes: por un lado hereda del judaísmo la prohibición de producirlas,
apuntando a combatir la idolatría pagana; y, por otro, asimila
parcialmente la tendencia a las representaciones icónicas exube-
rantes de la cultura grecolatina, habiendo algunas de ellas pasado
directamente al cristianismo, tal es el caso de Hermes cargando un
cordero que pasa a representar al Buen Pastor. En el II Concilio de
Nicea (año 787) se aprueba el uso de las imágenes por considerar-
las un elemento fundamental para las campañas evangelizadoras
en una población mayoritariamente analfabeta. Durante toda la
Edad Media la Iglesia mantuvo el monopolio de las producciones
icónicas y se valió de ellas ampliamente. El fundador de la orden
franciscana en México, quien llegara con Cortéz, sintetiza las
virtudes y peligros contenidos en las mismas de la siguiente
manera: “1. sustituto afectivo que recibe el amor que se profesa a
un ser querido desaparecido; 2. apoyo del recuerdo; 3. instrumento
de dominación política al servicio de la adoración a distancia; 4.
cebo engañoso cuando el virtuosismo del artista produce copias
más bellas y elegantes que su modelo.” (Gubern, p. 60) A los
censores de la Santa Inquisición les preocupaba especialmente los
desnudos, llegándose a cubrir algunos, tal como los del Juicio
Universal de la Capilla Sixtina. Incluso, se temía que la desnudez
de Cristo crucificado suscitara en los fieles ideas obscenas. Aún
podemos ver las consecuencias de tal censura en los ángeles
representados por cabezas con alas; algunas destrucciones de
desnudos se produjeron en el Vaticano en el siglo pasado.

En “El Yo y el Ello” Freud explica el camino por el cual el Yo
toma los rasgos del objeto para ofrecerse al Ello como objeto de
amor por un proceso de transposición de libido de objeto en libido
narcisista; y se pregunta si no será ineludible esta transmutación
como paso previo antes de dirigirse a otra meta. Destaca además,
como consecuencia de la desmezcla de las pulsiones, el incremento
de la dureza y crueldad del Superyo bajo “el imperioso deber-
ser”. (p. 55) Vale la pena preguntarse cómo juegan en nuestra
sociedad actual estos dos movimientos: por un lado, adoración del
Yo en su imagen y, por otro ... flagelación. La manipulación del
cuerpo en un afán por forzar el cumplimiento del Yo Ideal coloca
a la imagen en el centro de la escena, lo cual puede entenderse
como una vuelta de la libido sobre el Yo y, al mismo tiempo, como



753

ECO Y NARCISO

un aumento de la dureza y crueldad del Superyo por hacer cumplir
con el imperativo “deber-ser” –en este caso– bonito. En el pasado,
el sufrimiento al que se sometía al cuerpo a través de la flagelación
apuntaba a lograr la purificación del alma. La flagelación ejercida
por la ciencia a través de la cirugía plástica –maltrato al cuerpo
pero con asepsia– apunta a “lo bonito”. Algún famoso pintor dijo
alguna vez que “lo feo puede llegar a ser bello, lo bonito jamás”.
Se marca de esta manera la diferencia de sentido entre los dos
términos, diferencia que resulta clara en el uso. “Bonito” se aplica
a los bienes de consumo, en tanto bello3 alude al arte, al producto
de la sublimación y es materia de reflexión de los filósofos y
artistas.

La capacidad adquirida por el hombre para intervenir en la
transmutación del cuerpo a través de la plástica y la genética
contribuye al “engrandecimiento” del hombre constituido en ese
“dios-prótesis” descrito por Freud (1930). Con la operación sobre
el cuerpo, se intenta además arrancarle hasta el último de sus
secretos, acabando con la categoría de incognoscible y reducién-
dolo a la de problema a resolver; eliminado el enigma, se pretende
ilusoriamente abolir la fuente de la angustia. Narciso perdura
como tentación de embriaguez oceánica pero, al mismo tiempo,
deberá soportar la eterna persecución de Eco, representante de lo
extraño, lo inquietante. Esta confrontación con lo diverso provoca,
ineludiblemente, un cuestionamiento de lo propio conocido. El
camino de apropiación pasa necesariamente por el del extraña-
miento,4 extrañamiento que implica poner entre signos de interro-
gación los valores e ideales heredados. Tal vez éste puede ser un
camino que nos lleve a asumir una responsabilidad íntima y
singular.

3 Cabría reflexionar acerca de estos dos términos y la relación que pudiera establecerse con
el Yo Ideal y el Ideal del Yo.
4 Este proceso de extrañamiento parece guardar relación con el “desasimiento de la autoridad
parental” propuesto por Freud en “La novela familiar del neurótico”.



754

ADELA COSTAS ANTOLA

BIBLIOGRAFIA

BORGES, J. L. (1972). El Oro de los Tigres. Obras Completas. Buenos
Aires: Emecé Editores, 1990, pp 459-518.

COSTAS ANTOLA, A. (1993). Narciso y Edipo. Exilio constitutivo y transfe-
rencia. XV Simposio y Congreso Interno de APdeBA. Actas. 1993

COSTAS ANTOLA, A.; MAGHID DE UBALDINI, L. (1997). La novela familiar:
cuando lo familiar se vuelve extraño. 3° Jornadas del Dpto. de Niñez
y Adolescencia, APdeBA. Actas. 1997.

CORBIN, A.; PERROT, M. “Entre bastidores”. En Historia de la vida privada.
Buenos Aires, Taurus, 1991.

DODDS, E. R. (1960). Los griegos y lo irracional. Madrid. Alianza Univer-
sidad, 1993.

FERRATER MORA, J. Diccionario de Filosofía. Barcelona. Alianza Editorial,
1982.

FREUD, S. (1914). Introducción al narcisismo. A.E. XIV, pp 71-98.
 (1923). El yo y el ello. A.E. XIX, pp 13-59.
 (1930[1929]). El malestar en la cultura. A.E. XXI, pp 65-140.
GADAMER, H.G. (1977). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidós/

I.C.E.-U.A.B, 1991.
GUBERN, ROMÁN. (1996) Del bisonte a la realidad virtual. La escena y el

laberinto. Barcelona. Anagrama, 1996.
LACAN, J. (1959). La ética del psicoanálisis. Seminario 7. Buenos Aires.

Paidós, 1995.
LIPOVETSKY, G. (1983). La era del vacío. Barcelona. Anagrama, 1993.
NASIO, J. D. (1996). Los gritos del cuerpo. Buenos Aires. Paidós, 1996.
OVIDIO. Metamorfosis. Madrid. Alianza Editorial, 1996.
PLATÓN. El Banquete, Fedón y Fedro. Barcelona. Editorial Labor, 1982.
VATTIMO, G. (1989). La sociedad transparente. Barcelona: Paidós/I.C.E.-

U.A.B, 1996.

Adela Costas Antola
Malabia 2467, 9º “A”
C1425EZI Capital Federal
Argentina


